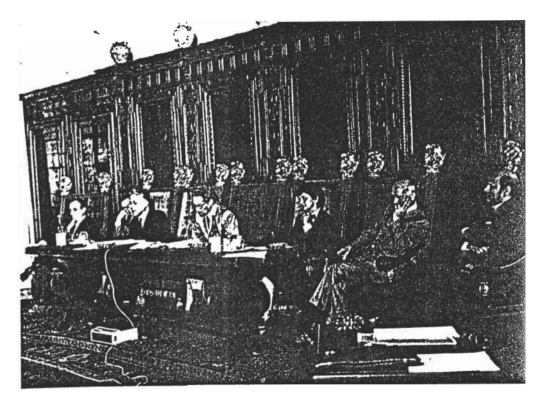
ATTI DEL TERZO CONVEGNO
SUI PROBLEMI
DELLA TRADUZIONE LETTERARIA

TRADUZIONE E TRADIZIONE EUROPEA

DEL PETRARCA



La tavola rotonda: da sinistra, Cesare Cases, Franco Meregalli, Enea Balmas, Gian franco Folena, Eta Boeriu, Giuseppe Billanovich, Frano Cale.

#### **PREMESSA**

Nel sesto centenario della morte del Petrarca nella vicina Arquà abbiamo voluto che questa tavola rotonda mattutina, che ci riunisce per la terza volta a discutere intorno ai problemi e alla storia del tradurre, quest'anno nella splendida Biblioteca di questo Castello di Monselice, dove con ogni probabilità il Petrarca sarà stato ospite del principe amico Francesco il Vecchio da Carrara, fosse un tributo al primo cittadino d'Europa: attraverso la voce di amici specialisti, alcuni dei quali venuti da lontano, vogliamo appunto celebrare il Petrarca in Europa ripercorrendo in alcuni episodi la storia delle prime traduzioni poetiche europee delle Rime sparse, concludendo cosí nella maniera migliore il convegno italo-romeno che si è tenuto a Padova nei giorni scorsi intorno alla teoria e alla storia della traduzione, e anticipando il premio straordinario dedicato alle traduzioni attuali del Petrarca, che verrà consegnato stasera nel Duomo antico di Monselice.

Vogliamo ripetere in questa occasione la piú viva gratitudine al Sindaco e al Comune di Monselice per la generosa sollecitudine con cui tutte le iniziative congiunte a questo premio vengono seguite e incoraggiate in un clima di stima e di rispetto reciproci, mai turbati da nessuna ombra. Un ringraziamento particolare va all'amico Giuseppe Billanovich, che ha voluto essere con noi a rappresentare il Comitato petrarchesco, lui insigne fra gli studiosi del Petrarca e del primo umanesimo, e a tutti coloro che hanno voluto partecipare a questo incontro dando ad esso un significato particolare e nuovo, quello di un incontro internazionale quale si addice al tema della traduzione e al Petrarca.

Che il petrarchismo, come fatto non solo formale e non solo letterario, ma morale, religioso, politico, sia un fenomeno non soltanto italiano ma europeo e mondiale, e che esso abbia le sue radici nella lettura e nella translatio e imitatio Petrarcae, e particolarmente delle Rime e dei Trionfi, è un fatto ben noto. Tutta

PREMESSA

momenti diversi per le diverse lingue poetiche, da questa traiettoria, e gli inizi di molte letterature nazionali, dal Nord al Sud d'Europa, dalla Svezia alla Croazia, son legati proprio alla traduzione del Petrarca, alla trasmissione interlinguistica di elementi metrici e stilistici e di modelli sentimentali e morali. Dopo l'alba trobadorica, il Petrarca rappresenta probabilmente il momento e il legame più unitario nella formazione e nello svolgimento di tutte le lingue poetiche europee, oltre che in quello della cultura letteraria e filologica latina. È una storia che comincia già prima della morte del Petrarca e si continua ininterrotta fino ad oggi, trovando una modesta ma significativa sanzione nel nostro Premio.

Su questa storia della secolare vita plurilingue del Petrarca esiste naturalmente una foltissima bibliografia; ma è sorprendente che gli studi si siano mossi sempre entro prospettive nazionali e nulla o quasi sia stato compiuto sul piano comparativo che compete al fenomeno e che solo permette di comprenderlo nella sua pienezza: purtroppo il vecchio comparativismo rifuggiva proprio da questi concreti obiettivi storici. Manca ancor oggi una storia comparata della fortuna europea del Petrarca e del petrarchismo: un fenomeno che attraversa tutte le letterature curopee, intimamente legato alla storia dell'Umanesimo come una conseguenza diretta, che incide profondamente sulla storia della lingua poetica, delle forme metriche, di tutta la tecnica letteraria. Tutte le letterature europee, e non solo europee, hanno tra le loro forme il sonetto, la cui introduzione, non ostante la già immensa fortuna da Jacopo da Lentini allo Stilnovo, è legata direttamente alle traduzioni e imitazioni del Petrarca.

Eppure questi fogli ciclostilati che ho fatto distribuire e che verranno poi pubblicati in appendice agli atti di questo convegno, contenenti alcuni incunaboli delle traduzioni petrarchesche in Francia, Inghilterra, Spagna e Germania (e a parte si sono aggiunte quattro traduzioni moderne in lingue fra noi meno note dell'Europa orientale, il croato, l'ungherese, il russo e il romeno, a testimoniare un traguardo contemporaneo e un vivacissimo interesse attuale per la poesia del Petrarca), costituiscono credo la prima minima antologia di traduzioni poetiche dal Petrarca in un orizzonte comparativo: e saremmo davvero lieti se da questo

verso quell'antologia petrarchesca europea che ancora manca. Come ho avuto occasione di dire altrove parlando della storia medievale e umanistica del tradurre, la traduzione per il Petrarca non era un problema, o almeno non era come per Dante un problema tormentoso. Il Petrarca è del tutto fuori dell'area del volgarizzamento, della quale il Boccaccio è stato almeno in giovinezza un personaggio centrale, ci ha dato proprio negli ultimi anni, con la versione latina che è una radicale ristrutturazione della novella boccacciana di Griselda, un solo esempio in senso opposto: invece egli ha avuto per primo in Europa la piena coscienza dell'importanza della traduzione dal greco in latino, non come fatto puramente strumentale come nelle traduzioni medievali da Aristotele, ma come fatto formale ed ermeneutico oltre che come allargamento della conoscenza verso terre incognite. Tradurre è esplorare, riscoprire per esempio il vero Omero, anche se compitato attraverso una versione ad verbum come quella di Leonzio Pilato da lui promossa. Basterebbe questo titolo per fare del Petrarca un Ulisse della nostra cultura.

GIANERANCO FOLENA

### CHAUCER, WYATT E LE « CONTRARIETA DELL'AMOROSO STATO »: CANZONIERE CXXXII E CXXXIV NELLA LETTERATURA INGLESE \*

T

Nelle pagine che seguono non s'intende riproporre un profilo generale della diffusione della poesia petrarchesca in Inghilterra — il saggio di Praz, ancorché troppo rapido in certi passaggi, è un contributo pregevole a una bibliografia multiforme e copiosa quanto s'immagina - ma offrire qualche non disorganico elemento di riflessione sulla documentazione dei suoi primi innesti. Conviene liminarmente avvertire che l'occasionale discussione bibliografica presente nel testo o in nota aspira solo a rendere esplicito il supporto erudito ritenuto minimalmente funzionale alla trattazione degli argomenti di volta in volta dibattuti, e non si costituisce come sommario dell'état des travaux sulla ricostruzione delle fonti italiane di Chaucer 2 o dell'area intellettuale in

\* I testi citt. nella discussione o riprodotti nell'Appendice sono tratti dalle edd. sgg., alle quali si rinvia per le questioni di ordinamento, grafia ecc.: FRANCESCO PETRARCA, Canzoniere, testo critico e intr. di G. Contini, con annotazioni di D. Ponchiroli, Torino 1964;

GIOVANNI BOCCACCIO, Filostrato, a cura di V. BRANCA, in « Tutte le opere di

G. B. », vol. 11, Milano 1964;

GEOFFREY CHAUCER, The Works, ed. F.N. ROBINSON (19571), London 1966 (per il solo Troilus and Criseyde si rinvia pure all'intr., apparato e nn. dell'ed. di R. K. Root, new ed., Princeton 1954);

SIR THOMAS WYATT, Collected Poems, ed. K. Muir-Patricia Thomson,

Liverpool 1969.

Una trascrizione delle versioni latine di Canzoniere CXXXIV e CXXXII di Coluccio Salutati (dal cod. Pal. 185, p. 122', Firenze, Bibl. Naz. Centr.) si trova in A. ZARDO, Il Petrarca e i Carraresi, Milano 1887, pp. 306-07.

r. Apparso in inglese in The Flaming Heart, New York 1958, lo studio « Petrarca in Inghilterra » si può leggere anche in M. Praz, Machiavelli in Inghilterra ed altri saggi sui rapporti letterari anglo-italiani, Firenze 1962, pp.

2. Indispensabili, nonostante l'età, i contributi di K. Young, The Origin and Development of the Story of Troilus and Criseyde (« C. Society », 2nd Ser., N. 40), London 1908; G. L. KITTREDGE, C. and his Poetry, Cambridge, Mass. 1915; W. F. BRYAN - G. DEMPSTER, Sources and analogues of C's Canterbury Tales, Chicago 1941; e vedi anche gli apporti di J.L. Lowes, culminati in G.C., London-Boston 1934. Notevoli, in italiano, gli studi di P. RAJNA, cui va locata l'esperienza petrarchista di Wyatt <sup>3</sup>: si intendono in linea di massima recepiti i risultati delle indagini filologiche e critiche sui due poeti, anche e soprattutto nella misura in cui sottolineano le difficoltà presentate, per la lettura dell'opera del massimo trecentista inglese, dall'accertamento del modo di azione e a volte della stessa natura o delle intricate intersezioni delle sue numerose fonti, e, per la valutazione corretta dell'itinerario poetico wyattiano, dalla penuria dei dati che consentano di definirne una cronologia esauriente e precisa.<sup>4</sup>

È noto che il duplice incipit della fortuna inglese di Petrarca coincise con due momenti singolarmente intensi della creatività letteraria del tardo Medioevo e del primo Rinascimento: l'ottavonono decennio del secolo XIV, in cui si svolse una parte significativa della più matura poesia di Geoffrey Chaucer, e il terzoquarto decennio del XVI, che con le prime imitazioni petrarchiste e le proposte metriche di Sir Thomas Wyatt e del conte di Surrey (e primato non solo cronologico attribuito concordemente a Wyatt dalla critica moderna) assisté all'affermarsi della prima poesia cortigiana 'italianata'. Ora, un tipo di descrizione e discussione comparativa dell'approccio di Chaucer e di Wyatt al testo petrarchesco può consistere nella ricostruzione storico-letteraria: si può isolare qualche tratto comune, per esempio il ruolo decisivo ricoperto dai due nella stabilizzazione prosodica dell'inglese. Sperimentatori di metri e forme poetiche, entrambi dovevano schiudere le porte della migliore, più regolare poesia romanza a

C. », in Romania NNIII (1903), pp. 204-67 (saggio di respiro e impegno assai più vasti di quel che non suggerisca il titolo), e ancora M. Praz, « C. e i grandi trecentisti italiani », apparso anch'esso in inglese (1927) e raccolto in Machiavelli in Inghilterra, cit., pp. 29-91, con bibliografia ragionata alle pp. 92-96.

una coscienza dello stile letterario ancora in formazione e a una struttura del ritmo per piú versi resiliente e impervia, come ancora alla fine del cinquecento avrebbero sperimentato sulla propria pelle i teorici e i trattatisti elisabettiani piú avvertiti, da Webbe a Campion, da Puttenham a Daniel. Inoltre, l'esperienza petrarchesca dei due doveva rimanere, tutto sommato, episodica o quanto meno non suscettibile di sviluppi a breve termine nel senso della formazione di una scuola di poesia: il chaucerismo dei quattrocentisti inglesi (e scozzesi) esclude infatti — in forza della stessa definizione del lavoro culturale dapprima nelle panie della politica continentale della dinastia regnante, subito dopo nella lunga valle yorkista e lancastriana — ogni svolgimento dell'accenno, già per suo conto oscuro e mimetizzato, al Petrarca 'volgare' contenuto nell'opera del maestro; e quanto al parziale petrarchismo degli elisabettiani italianati, il fenomeno ha coordinate intellettuali non riconducibili in senso stretto alle proposte della poesia wyattiana, la cui spinta si era esaurita perfino al di qua del quasi contemporaneo, ma tecnicamente assai divergente, protopetrarchismo di Surrey. E già questa seconda similarità, invero di esito piú che di approccio, rende conto di alcune macroscopiche divergenze tra i due incipit, rilevabili anche prima facie. Il fatto è che l'episodio wyattiano trova le ragioni di una sua precisa omologazione nel vasto quadro del petrarchismo cinquecentesco: il ricorso alla forma-sonetto è in definitiva assai meno una scelta personale che una risposta alla diffusione a macchia d'olio di quella forma metrica che, prima ancora di qualificarsi come moda letteraria, si poneva come saggio di unificazione dell'imagery poetica quale sottoinsieme di un tentativo di omogeneizzazione delle istituzioni, aspetto vistoso della politica culturale delle corti europee. L'incontro di Chaucer col Petrarca delle rime volgari è invece assolutamente estemporaneo e avviene, nelle condizioni apparentemente meno probabili e 'ufficiali', in un contesto la cui ricostruzione puntuale presenta aspetti tutt'altro che ovvi e qualche problema anche per un lettore smaliziato di poesia medievale. La stessa immagine intellettuale di Petrarca che i due poeti ricavano dalla conoscenza parziale della sua opera risponde alla diversa regolamentazione della domanda culturale e qualificazione del ruolo di operatore intellettuale nei secoli XIV e XVI.

<sup>3.</sup> Vedi S. Baldt, La poesia di Sir T. W., il primo petrarchista inglese, Firenze 1953; le ricostruzioni d'ambiente e il lavoro filologico di K. Mutr, soprattutto Life and Letters of Sir T. W., Liverpool 1963 e i Collected Poems sopra citt.; lo studio della co-editrice dei Poems, Patricia Thomson, T. W. and his Background, London 1964; e infine O. Hietsch, Die Petrarcaübersetzungen Sir Thomas Wyatts, Wien u. Stuttgart 1960, e i vecchi « Studien zur Geschichte des rengl. Petrarchismus im sechsz. Jahrh.», in Rom. Forsch. v (1889), pp. 65-97, di E. Koeppel, oltre ai capp. rilevanti degli studi generali di J. M. Berdan, Early Tudor Poetry, New York 1920 (rist. 1961) e di J. W. Lever, The Elizativa Lavora Savent, London 1966.

9

niere (sommariamente, dei Trionfi), fonte prima di una koiné che estimatori e imitatori, commentatori perfino, divulgano in tutta Europa; altrettanto ovviamente, il Petrarca di Chaucer è l'intellettuale 'latino' dei corrispondenti trecenteschi italiani e stranieri, l'instancabile operatore culturale di statura internazionale desunto (con la sola, notevole eccezione di cui dovremo qui occuparci) esclusivamente dalla prospettiva che nell'opus maius divulgato, anche buccinato, l'uomo tracciava di sé per i contemporanei.

Se la ricomposizione di un quadro di continuità storica tra la comparsa del rimatore volgare nel corpus poetico chauceriano e il petrarchismo persistente che la raccolta delle poesie di Wyatt scandisce si rivela impraticabile, un rovesciamento del punto di vista, la ricerca cioè di una possibile contiguità tecnica dell'operazione di appropriazione e rielaborazione di un testo petrarchesco da parte dei due poeti — che è poi soltanto un altro modo di considerare il ruolo di Petrarca nella poesia di Chaucer e nella poesia di Wyatt — consentirà forse di rintracciare un legame sufficientemente robusto tra l'una e l'altra esperienza. Sotto questo aspetto è certo un caso fortunato e singolare che sia la versione inattesa del sonetto CXXXII (« S'amor non è ») a comparire nel I libro del Troilus and Criscyde, il poema narrativo di argomento 'troiano' che verso la metà degli anni '80 Chaucer aveva derivato, per il tramite del Filostrato, dall'intero pedigree culturale-testuale di questa eminente sottosezione della matere de Rome, da Benoît a Guido delle Colonne e ad ancor piú remote e perse fonti; la presenza, fra le imitazioni e traduzioni di poesie petrarchesche nel 'canzoniere' wyattiano, del sonetto CXXXIV (« Pace non trovo ») rende per tutta una serie di motivazioni obbligata la scelta delle traduzioni su cui conviene lavorare secondo precisi criteri tecnici: CXXXII e CXXXIV, infatti, non sono prossimi soltanto per posizione nel codice Vaticano 3195 e nelle edizioni del Canzoniere, ma risultano tradizionalmente affiancati e beneficiari di una fortuna quasi gemella anche per alcuni eventi significativi che ebbero luogo proprio nei due periodi che ci riguar-

Il primo dato rilevante è costituito dalle probabili circostanze di composizione dei due sonetti. Com'è noto, in assenza di fattori contrari la posizione ravvicinata di due poesie appartenenti alla medesima area del Canzoniere comporta la seria possibilità di una datazione ravvicinata delle stesse; e nel caso in questione, dando credito alla cronologia dell'opera petrarchesca compilata da E. H. Wilkins <sup>5</sup> sulla scorta di un'ampia mole di indagini biografiche e filologiche condotte da una scholarship raffinata e sottile di cui egli stesso è tra i protagonisti, la composizione di « S'amor non è » e di « Pace non trovo » risale al 1345-47 (periodo III D: terza residenza a Valchiusa); si tratta cioè di rime assai esposte a varie forme di divulgazione, non solo manoscritta ma orale (giullari ecc.) ancor prima della sistemazione chigiana (c. 1360); e purtuttavia non di rime giovanili, occasionali almeno al tempo della loro composizione, ma di componimenti già inseriti in uno schema che in definitiva è piú o meno quello della raccolta finale. Quanto alla diffusione, conclude in altra occasione lo stesso petrarchista americano, « There is in MS evidence that they [cioè, i sonetti CXXXII e CXXXIV] enjoyed some early circulation ».6

Accomuna inoltre i due sonetti una larga prossimità tematica: la ricognizione delle caratteristiche retoriche li pronuncia entrambi giocati sui 'contrari d'amore' e dunque dotati grosso modo in egual misura di figure di antitesi e di ossimori impegnati en masse a sostenere tensioni e torsioni di tutta la composizione e a perorare cosi una loro sufficienza argomentativa. Non fa meraviglia che di tale contiguità prendesse atto il Vellutello, che nel suo riordinamento delle rime giungeva a estromettere l'intermedio sonetto CXXXIII — impiantato su figure di similitudine (presenti in un solo esemplare, pur notevole, nel CXXXII e singolarmente latitanti nel CXXXIV) — e da commentare il secondo in esplicita funzione del primo:

<sup>5. «</sup> A Chronological Conspectus of the Writings of P. », in E. H. WILKINS, The Making of the «Canzoniere» and other Petrarchan Studies, Roma 1951, cap. xxI; cfr. anche il cap. xxII. In buona parte gli scritti raccolti in questo volume erano apparsi in precedenza su riviste; per l'indicazione delle sedi originali di pubblicazione dei singoli studi si rinvia al vol. cit., al quale unicamente si farà riferimento d'ora innanzi.

Nel presente So. il Poe. a M. L. il suo parlar drizzando dice, le contrarieta [sic!] del suo amoroso stato, nelle quali per si troua, come anchora nel precedente [cioè: «S'amor non è»] ha fatto, che per se stesso è chiaro.<sup>7</sup>

Del resto, ancor prima che al Vellutello non era sfuggita a Coluccio Salutati, con la contiguità tematica dei due sonetti, l'opportunità di formare con essi una specie di dittico: ne era risultata una singolare exercitatio, una versione latina quasi interlineare in esametri vagamente ovidiani — e appropriatamente, dato il tema! Discutendo le primitive forme di circolazione di alcune poesie del Canzoniere, Wilkins propende per una datazione nettamente arretrata delle versioni di Salutati assegnandole a epoca precedente la morte di Petrarca, riconoscendo attraverso l'analisi delle varianti filtrate nella versione la stesura 'pre-Chigi' di CXXXII e astenendosi da analoghe conclusioni per il CXXXIV solo per incompleta recensione dei primi MSS in cui questo compare e per carenza di varianti significative.

Evidenza esterna ed evidenza interna concorrono dunque a catalogare queste tra le poesie del Canzoniere più note e diffuse già 'in vita di messer Francesco'; notorietà e diffusione certamente dipendenti dalla serie di combinazioni qui richiamate, che conservano un loro preciso interesse in termini di storia della cultura, e che è possibile ricondurre alla scoperta strategia retorica, alla tipicità formale che marca egualmente « S'amor non è » e « Pace non trovo ». La valutazione moderna di questo genere di sonetti non è certo entusiastica: è difficile pensarli meglio che esemplari didattici, francamente scolastici, di stile petrarchista; e giustamente si è indicato in questo Petrarca 'facile', di scuola e dunque piú facilmente ripetibile, imitabile, traducibile infine, la fonte piú agevole e diffusa, piú ovviamente convenzionale, di ripetitori, imitatori, traduttori — il capitale iniziale, a un tempo esiguo e inflazionato, della fortuna del poeta italiano, e della poesia italianata, in Inghilterra.10 A fronte della lettura diretta, la secca explication de texte del Vellutello può apparire

perfino ridondante, tanto palesi sono i registri retorici ed espliciti i termini del discorso poetico, e finisce per risolversi in tautologia; essa però illumina in retrospettiva l'operazione di Coluccio Salutati, che di per sé già si commentava come (quasi letteralmente) traslitterazione di un'esperienza poetica assoluta, di un *locus* ritenuto irraggiungibile, solo iterabile. Si tratta, com'è evidente, di un'intenzione letteraria magari solo implicita e comunque non nettamente definita in Salutati, ma centrale per tutto il petrarchismo europeo.

Π

Wyatt si muove in un'area culturale europea già intensamente petrarchizzata. Ai suoi viaggi in Francia, in Italia e in Spagna corrispondono nel MS Egerton — il manoscritto 'personale' e in parte 'di lavoro' del poeta, che è pure il piú importante della tradizione - sussulti e deviazioni e riprese tematiche e metriche cui si è riconosciuto ex post il carattere e il valore di un itinerario compiuto. Si ammette volentieri che il poeta abbia reagito con grande alacrità e sensibilità agli stimoli della poesia italiana e francese, contemporanea o appena trascorsa, col risultato di contribuire decisamente al rinnovamento del linguaggio poetico inglese — un problema che appena dieci o vent'anni prima aveva tormentato il piú geniale metrico e poeta della prima età Tudor, John Skelton - e di introdurre in Inghilterra, insieme con altri metri di derivazione continentale e segnatamente italiana, la forma-sonetto assolutamente inedita fin allora. Ma una lettura, pur corsiva, dell'opera di Wyatt mostrerà infine un artista dimidiato tra la vocazione di interprete di forme già ricorrenti nella tradizione medievale (ballatetta, rondò) e di sperimentatore di forme nuove: la terza rima delle Satires, imitate da Alamanni; l'ottava dei Penitential Psalms, che volgevano in versi inglesi le parafrasi in prosa italiana dell'Aretino; e la sovrana forma-sonetto, nella quale ultima egli, poeta di fatto polimetrico, tende alla realizzazione di un modello prosodico regolare, e che finirà per dominare incontrastata fra le forme metriche d'importazione, mentre il ricorso alla terza rima o all'ottava (forme, è necessario tener pre-

<sup>7.</sup> Le volgari opere del Petrarca ..., Venezia 1525, f. 29<sup>c</sup>.

<sup>8.</sup> Per la fonte dei testi, riprodotti nell'Appendice, vedi sopra, n. preliminare. 9. Cfr. WILKINS, op. cit., pp. 293, 263-64.

<sup>10.</sup> Vedi la discussione sul "periodo flamboyant del sonetto" in Europa in

Ι3

liriche) si esaurirà nelle composizioni sopra elencate. E se in genere si tende ad apprezzare come poesia più originale la ripresa delle forme metriche tradizionali, adottate dal Medioevo e da Wyatt piegate a uno stile 'maschio' — manly è l'epiteto, anche usurato, che la critica appone alla sua esperienza di linguaggio poetico — all'opera dello sperimentatore andrà riconosciuto un tale impossessamento della forma sperimentata da rendere impossibile il seppellimento tout court dell'esperimento sotto la rubrica 'traduzione'.

Certo, le spinte all'imitazione e alla versione diretta sono un dato appariscente della sezione iniziale del MS Egerton (e dell'edizione Muir-Thomson, che si apre con le poesie contenute in quel manoscritto e riprodotte nell'ordine in cui vi compaiono): delle settantaquattro poesie che precedono le satire e i salmi penitenziali più di una trentina sono traduzioni o serrate imitazioni da Petrarca o dai petrarchisti (senza contare, nelle altre, situazioni ed echi già ricorrenti nella poesia continentale del tempo): e in buona parte il materiale originario si trova nel Canzoniere. La verità è che " metricamente la poesia di Wyatt consiste in un lungo viaggio verso il decasillabo (pentametro giambico, nella terminologia prosodica inglese classica e post-classica): partita dal 'verso rotto' assai vicino alla tradizione medievale, essa letteralmente aggredisce la forma-sonetto e le altre forme chiuse importate dal Continente nello sforzo, coronato a volte da grande successo, di rifondare un ritmo già posseduto secondo modelli metrici estranei ma riconosciuti di per sé compiuti, capaci di riprodursi, strumenti perfetti che occorre mettere in opera anche coi congegni fonetici e sintattici dell'inglese. Exercitationes, certo, le traduzioni e imitazioni wyattiane; esercizi di apprendimento di uno stile poetico frequentato ampiamente (com'è documentato) negli originali: e questo lascia la sua traccia nell'evidente legnosità di molti versi nonché (come si vedrà in séguito) in una certa, forse ineliminabile attenuazione del tono, nella riduzione al basso di alcune tensioni semantiche, di alcuni impianti retorici. Ma non esigeva di meno la riscoperta del decasillabo, metro già visitato ampiamente nel trecento ma decaduto nel secolo seguente, e l'invenzione di una forma-sonetto inglese immediatamente dirottata verso la liquidazione del sestetto, anche se non a Wyatt ma ad altri poeti spetterà alla fine del secolo la sistemazione 'shakespeariana' o almeno un'approssimazione a essa.

Accade cosí che a dilagare nel MS Egerton sia il Petrarca dei sonetti (le poesie tradotte o imitate, integralmente o parzialmente, dal Canzoniere si contano in piú decine), non delle canzoni o dei madrigali, forme non imitate e occasionalmente generatrici di composizioni metricamente assai distanti. E, accanto al capostipite, i petrarchisti italiani, Serafino soprattutto, e poi il Filosseno, Giusto de' Conti, Dragonetto, mediati a volte dai francesi, Saint-Gelais e i due Marot.<sup>12</sup> Ma quando la filologia ha distribuito le parti ai vari suggeritori, e ben poche poesie sono sfuggite alla 'caccia alla fonte', il contatto diretto col testo dissolve assai spesso la suggestione dell'esercizio a quattro mani e ci lascia infine di fronte a un poeta in lotta col jargon del mestiere. di cui si sforza si d'impadronirsi, ma non a detrimento dell'inventio. Risulta, di conseguenza, complesso il trattamento cui Wyatt sottopone la sua fonte, e se certe soluzioni appaiono obbligate o riduttive, altre si pongono come alternative o dettano anche bruscamente le condizioni del loro affrancamento.

È notevole, per esempio, che a volte ricorrano in traduzione lezioni evidentemente ispirate non dal testo del poeta ma dall'eminente commento del Vellutello. Si veda anche solo il caso della poesia xxv, v. 11, dove il « poi fuggite dinanzi alla mia pace » del parallelo verso della fonte (*Canzoniere* XLIX) è demoltiplicato in

Then are ye gone when I should make my mone,

concetto adombrato appunto nella glossa del Vellutello,<sup>13</sup> dove all'ardito giuoco della figura, alla fortissima, amara e oltre tutto ipotetica metonimia di Petrarca (Laura *non* è, ma potrebbe/dovrebbe essere la sua 'pace') viene sostituito un enunciato, uno *statement* semplificato che di se stesso è glossa ('voi, lagrime tri-

<sup>12.</sup> Le fonti delle poesie di Wyatt sono tutte riprodotte per esteso nel « Commentary » dell'ed. Musa Tuonico dei Collected Poems dei

ste, venite a mancarmi quando non dovreste') e che, lasciando scoperto tempo e luogo dell'evento, riconduce tutto il sonetto alla tematica più frequentata e scontata dei 'contrari d'amore', solo latente nell'originale. A parte la confessione, piuttosto scoperta, dell'intraducibilità di una figura 'difficile', è da escludere che si tratti di incomprensione della lingua petrarchesca o di fortuita violazione del suo dettato: Wyatt sembra piuttosto aver pareggiato il verso al resto della composizione <sup>14</sup> e aver preso atto della mancata cristallizzazione del verso originale in una figura dai contorni più noti e in un senso più dipanato. Una volta accertata la non immediata integrabilità della metonimia nel livello di discorso prescelto, l'adeguamento del verso in via di costituzione al generale contesto dato possa per l'azzeramento del segno al suo contenuto referenziale, della scrittura all'esplicazione scolastica, e il transito viene garantito dal commento.

Un'altra spia del trattamento cui Wyatt sottopone i suoi testi petrarcheschi si può individuare nel modello rigidamente alternativo delle sue rime rispetto alle proposte più ovvie della tradizione: quale che sia il motivo per cui non viene riprodotta alcuna delle varianti vincenti del sestetto italiano - imitazione e rovesciamento dello schema francese CCD EED (variante del sonnet marotique) - generalizzazione di comportamenti fortemente minoritari suggeriti ancora una volta dalla poesia italiana -- il suo sestetto (CDD CEE) riesce piú vincolante dell'originale, quasi che la logica della quartina fosse estesa (fonicamente, non ancora o non sempre sintatticamente) al dominio metrico da cui gli italiani l'avevano tenuta fuori. La prima delle quartine è anch'essa definita con rigore e senza eccezioni: la soluzione petrarchesca preferita dello schema incrociato (2 ABBA) è mantenuta anche a fronte di un pattern alterno, più aperto, come dimostra proprio la traduzione di CXXXIV, dove una volta tanto il Canzoniere proponeva 2 ABAB.<sup>15</sup> Appresa nei suoi termini esemplari, la lezione

dell'originale viene dunque applicata, quando viene applicata, nella versione maggioritaria della casistica: la deviazione parziale comporterebbe una trasgressione, e la trasgressione priverebbe l'esercizio di una parte del senso. Tuttavia, proprio come nel caso dello sçarto retorico sopra discusso, la ricerca di una forma ottimale che si ritiene di poter desumere dal testo petrarchesco può dar luogo a una variazione, poi rigidamente mantenuta, e a un risultato che l'originale in parte non prevede, col quale esso finisce per non essere interamente commensurabile.

Le divergenze dal sonetto originario della traduzione wyattiana di « Pace non trovo », che la critica non ha mancato di segnalare a livello puntuale ma di prima lettura, 16 esaminate nel loro complesso rivelano modalità e costanti degne di attenta riflessione. Infatti, una volta verificata genericamente la compatibilità solo parziale dei due sistemi linguistici sul 'letto procusteo' (Ben Jonson) dei quattordici versi, e preso atto delle conseguenze che ne derivano — l'aggiunta di zeppe, la sottrazione di brandelli di verso per le pur pressanti esigenze dello schema delle rime e dell'articolazione della sintassi inglese, o quanto meno il mero computo delle sillabe disponibili per istituire certe valenze entro il verso singolo o altre unità superiori — resta da esplorare la possibilità di conferire un significato generale alle modificazioni piú vistose apportate al testo italiano, che ne sconvolgono intere parti. Per esempio, con la totale soppressione del v.14 e del suo riferimento vocativo alla « donna », anche .Tal (sempre che s'intenda come allusione alla donna e non come funzione pronominale, invero piuttosto obliqua, di Amor) diventa se possibile piú astratto ("That): Wyatt sembra dunque aspirare a una versione ancor piú emblematica dell'« amoroso stato » denunciandone le « contrarietà » nei termini piú generali, come conferma

11 I love an othre and thus I hate my self.

In tal modo, ricusando la coppia donna / Amore dell'originale ed estromettendo la donna dal ruolo di scoperta destinataria della lirica, il poeta isola questo suo altro / altra, di cui non mette

<sup>14.</sup> Cfr. il trattamento non dissimile cui è sottoposto il v. 8 del medesimo sonetto, « It is as in dreme vnperfaict and lame » a fronte di « son imperfecte, et quasi d'uom che sogna ».

<sup>15.</sup> Sui 317 sonetti compresi nel Canzoniere solo 14 non rimano 2 ABBA nelle quartine: cfr. L. Biadene, « Morfologia del sonetto nei secoli XIII e XIV », in Studi di filologia romanza iv (1889), parzialmente riprodotto in R. CREMANTE-

conto neppure individuare il sesso in tutto il sonetto - l'unico altro riferimento pronominale, a parte l'esasperante prima persona protagonista fra l'altro della doppia anafora dei vv. 1-3; 10-12, essendo il neutro sit con cui deve necessariamente identificarsi nan othre — ed elimina cosí tutto quel che possa distogliere l'attenzione (del mondo? del vago pubblico futuro dei lettori? della coterie già italianata?) dal lamento dell' 'io parlante', del paziente d'amore. Se vogliamo, nei citati vv. 5, 7, 11, 14 la lezione di Petrarca viene appresa al di là dell'intenzione del maestro, e in tutta la seconda quartina la traduzione di Wyatt raggiunge, proprio con l'eliminazione della coppia, una concentrazione che l'originale non si cura di possedere. Può essere, allora, altrettanto deliberato lo slittamento del centro di gravità, nel v.11, dal primo al secondo emistichio, ottenuto attraverso lo scambio dei termini dell'antitesi (me stesso / altrui : an othre / my self), come conferma metricamente l'introduzione di thus, che conferisce pure una connotazione d'inevitabilità a hate.17 Per tornare infine al v. 14, nonostante la pari banalità del concetto, la 'chiusura' di Wyatt funziona addirittura meglio del fiacco, enunciativo

MARIO MELCHIONDA

## 11 in questo stato son, donna, per voi

petrarchesco, dove la convenzionalità della licenza, accoppiata ed è un pesante pedaggio — alla rinuncia alla figura fondamentale, riesce a suggellare il sonetto quasi esclusivamente nella funzione referenziale. E va qui notato come la chiave metrica contribuisca validamente a render conto della differenza di organizzazione della diction: lo schema 2 CDE in un certo senso lavora nel sestetto per il digradare delle figure verso il freddo finale, laddove CDD CEE inchioda, col sonetto, l'autore (che già aveva imposto nelle quartine 2 ABBA per il meno solito 2 ABAB) alla figura di antitesi rimbalzata per tutta la poesia e lo induce a fermare sulla dominante cosí il couplet come l'intero componimento.

Una ragione unitaria della versione wyattiana può dunque individuarsi nella ragione unitaria delle modificazioni apportate al testo petrarchesco; e se l'unità non riscatta da una sostanziale mediocrità il sonetto tradotto, la causa risiede senza dubbio, oltre che nella divaricazione del gusto intervenuta nel frattempo, nella nostra valutazione del tipo di exercitatio cercata sulla fonte e, come si è visto piú sopra, nella qualità stessa della fonte. Stancano infine il registro pronominale e l'insistenza quasi monomaniaca sulla figura dell'antitesi, che travalicano i limiti posti dall'originale (ma si è visto come ciò dipenda in buona misura da ragioni di struttura e di metrica), alla cui limitatezza, e al non meno monocorde registro di figure e di tensioni pronominali, va ricondotta la limitatezza della versione. E se può lodarsi la piú serrata 'chiusura' di Wyatt, la si dovrà pure attribuire al fatto che i termini dell'esecuzione sono fissati dalla fonte soltanto in linea generale, mentre lo sfruttamento delle possibilità retoriche di un sestetto organizzato in maniera assai remota dall'italiana dovrà ricondursi, in termini storico-culturali, all'acquisizione di moduli alternativi inesistenti o non affioranti nella tradizione maggiore. Non sorprende, per concludere, che l'occhio di Wyatt, scorrendo « il Petrarcha » si sia soffermato sul sonetto CXXXIV, che forse gli era noto anche attraverso qualche elaborazione musicale quattro- e cinquecentesca, come su di un allettante esercizio di trascrizione di figure, che doveva riuscire uno degli esercizi di più esemplare 'petrarchismo'; e non sorprende che lo stesso impianto retorico si ritrovi in poesie composte indipendentemente da ogni altro influsso petrarchesco. Questa traduzione wyattiana, a sua volta, doveva presentarsi con sue caratteristiche di esemplarità alla successiva lirica del Rinascimento inglese 18 trovando un significativo elogiatore in Puttenham, il più informato ed estroso teorico della versificazione elisabettiana, che ne citava i vv. 1-2 per la fruizione integrale della tendenza della lingua inglese a organizzarsi in giambi in presenza di serie monosillabiche.19 Ma anche qui occorre ripensare, in ultima analisi, alla struttura dell'originale, alla sua mirabile organizzazione katà

<sup>17.</sup> Il verso finale, e in genere l'organizzazione della rima nei terzetti, aveva qui costituito in qualche modo una difficoltà anche per Petrarca, avendolo costretto all'unica rima "siciliana" ("altrui / "voi, che non fa meraviglia dunque vedere diffusamente emendato in vui!) in un sonetto - incidentalmente - dallo schema di rime "siciliano". Per altrui / voi, cfr. Contini, « Preliminari sulla lingua del Petrarca », intr. a Canzoniere, cir, p. vvi

<sup>18.</sup> Cfr. Hietsch, op. cit., pp. 98-105: cit. da Muir-Thomson, op. e. l. eve

stichon, alla sua stimolante simmetria e cedevolezza alla trascrizione, all'imitazione, alla duplicazione.

H

L'atteggiamento di Chaucer verso la cultura del suo tempo e verso la tradizione ha concentrato su di sé l'attenzione di buona parte della critica moderna, alla quale oramai si può tranquillamente rinviare tanto per l'indicazione filologica delle fonti quanto per la sistemazione storico-tipologica dei dati raccolti in sede erudita.20 Dalla bibliografia chauceriana emerge la figura di un intellettuale-poeta proclive a recepire le sollecitazioni più disparate della poesia europea, contemporanea o già tradizionale, e la suggestione di un'Antichità già fervidamente cercata e subito, anche un po' ingenuamente, metabolizzata. Le coordinate biografiche del poeta inglese rendono ragione della sua conoscenza dell'opera dei nostri grandi trecentisti;21 per suo conto, l'opera si offre alla lettura come realizzazione sensibile ed eclettica di contenuti in buona parte reperibili altrove, manipolazione baldanzosa di 'materie' già correnti o in ogni caso facilmente rintracciabili, nonostante l'ambiguità, assai spesso deliberata, delle sue elencazioni di auctours retrostanti. Del resto, già in vita Chaucer aveva visto riconosciuta in qualche modo la posizione internazionale da lui raggiunta proprio in grazia delle virtú d'interprete di grandi esperienze letterarie europee nell'appellativo di Grant translateur noble geffroy chaucier conferitogli da Eustache Deschamps;" e già gli eruditi del cinquecento (Leland, Bale) si preoccupavano di affiancare alle generalità del « padre della

poesia inglese » i dati anagrafici dei « padri » della poesia italiana, Dante e Petrarca. Il giuoco dei rimbalzi nelle citazioni, la ripetitività sistematica delle allusioni, dovevano più tardi generare la favola di un incontro padovano tra Petrarca e Chaucer, addirittura di una corrispondenza, di un'amicizia instaurata fra i due poeti (George Ogle, 1739),<sup>23</sup> che doveva ricomparire di tanto in tanto, anche in tempi criticamente assai guardinghi, come per puntellare una vicenda altrimenti incomprensibile, e di cui la scholarship moderna si è liberata solo a fatica.<sup>24</sup>

La presenza dei nostri trecentisti nel corpus chauceriano pone alcuni problemi che la critica affronta con diverso grado di cautela e con diversa articolazione di prospettive e di fini. Il caso di Petrarca è senza dubbio il più singolare: non si tratta infatti di una presenza massiccia (come accade con Boccaccio) attestata per centinaia, migliaia di versi da citare in apparato come fonte o stretta allusione, di interi poemi calati di peso in paragonabili strutture narrative; e neppure (è il caso di Dante) di quella tenace, incessante frequentazione di un testo che sollecita verbalmente un Chaucer magari orientato in tutt'altra direzione dalla fonte primaria contestualmente attiva, una frequentazione sempre occasionale nei suoi risultati eppure funzionalmente essenziale per rintracciare, per esempio, un livello post-cosciente nella ricostruzione di una trama dell'imagery.25 I riferimenti espliciti al nome di Petrarca — Petrak nella grafia chauceriana stranamente prossima a Ser Petracco piú di quanto il figlio non tenesse a divulgare - sono soltanto due, entrambi ricorrenti nei Canterbury Tales (il prologo al « Clerk's Tale » e il « Monk's Tale »)25 ed entrambi connessi con la mai citata figura letteraria di Boccac-

<sup>20.</sup> Cfr., p.es., il saggio di C. S. Lewis, « What C. really did to "Il Filostrato"», in *Essays and Studies* xvii (1932), rifuso poi nel iv cap. dello studio *The Allegory of Love*, Oxford 1936 (tr. it., Torino 1969). Sulla tesi generale della "medievalizzazione" di Boccaccio nel *Troilus* ritorneremo alla conclusione della presente sezione; cfr. pp. 33-34.

<sup>21.</sup> Oltre allo studio cit. di Privz e alle selettive indicazioni bibliografiche fornite alla n. 2, si può segnalare l'articolo di R. A. Pratt, « C. and the Visconti Libraries », in *ELH* vi (1939), che prende lo spunto da una vecchia nota di P. Rajna (art. cit., p. 249) che rinviava a due opere erudite sulle biblioteche viscontee, in particolare quella del Castello di Pavia.

<sup>22.</sup> La ballata di Deschamps si può leggere anche in Caroline F. E. Spur-GEON, Fire Hundred Years of Chaucer Criticism and Allusion, Cambridge 1926.

<sup>23.</sup> Cfr. Spurgeon, op. cit., vol. 1, pp. 384-85.

<sup>24.</sup> Notevole, già al principio del secolo, lo scetticismo di RAJNA, art. cit., p. 246: la visita di Chaucer a Petrarca, ritenuta "non improbabile", è tuttavia solo "supposta"; tra le posizioni recisamente negative, cfr. PRAZ, op. cit., pp. 75-80 e WILKINS, op. cit., pp. 309-10.

<sup>25.</sup> È questa la conclusione che si può derivare dalle indicazioni critiche della prima parte del saggio di Praz sul rapporto di Chaucer coi nostri trecentisti: per analogia d'indagine e similarità di esito, cfr. un altro notissimo saggio, raccolto nello stesso volume, sull'influsso dantesco nella poesia di T.S. Elior (pp. 337-64).

<sup>26.</sup> Il racconto del Chierico, un tempo datato come il racconto del Monaco al 1373.74 cubito dono il vianulo. E CI mecessis dialia a il Cost.

cio.<sup>27</sup> L'assenza di ogni riferimento a quest'ultimo e la genericità delle allusioni al Petrarca 'latino' sedimentano l'impressione che il poeta inglese fosse sostanzialmente indifferente a nomi che riteneva meno significanti dei testi a cui erano sommariamente congiunti — una curiosa risposta al carattere cosí spesso fortunoso della trasmissione dei dati di paternità delle opere letterarie nel Medioevo. L'effetto di dissolvenza che accompagna nell'opera di Chaucer l'attività della fonte-Boccaccio potrebbe dunque dipendere anche dal fatto che, mancando ogni relazione personale o anche solo epistolare coi due poeti italiani, l'identità degli autori di un certo gruppo di opere provenienti dall'Italia e redatte in volgare o in latino non abbia costituito un problema da risolvere indifferibilmente: era il Testo, non l'accidente storico dell'autore, a costituire una poderosa macchina letteraria, e (si può aggiungere) di questa occorreva servirsi indipendentemente dalla nomenclatura dei suoi congegni. È allora evidente che la maggior autorevolezza latina e la maggior fama europea dell'opera e della personalità di Petrarca agiscono ancor piú per la copiosa documentazione indiretta da cui sono sostenute che per il tramite di una serie di opere realmente note e sufficientemente identificate.

all'epoca della composizione dei Canterbury Tales nel loro complesso (fine degli anni '80 o principio degli anni '90).

27. La questione può riassumersi nel modo che segue: se la storia di Griselda raggiunge Chaucer attraverso la redazione petrarchesca in latino (De Obedientia ac fide uxoria mythologia), ma, pare accertato, anche attraverso la versione francese e l'originale italiano, fonti parziali del racconto del Monaco sono il De Casibus virorum illustrium e il De Claris mulieribus (quest'ultimo per la storia di Zenobia), non il De Viris illustribus, cui obliquamente rinvia la citazione del nome di Petrarca. Si osservi peraltro come il Chierico di Oxford, presentando la storia di Griselda, ne attribuisca (pur con le contraddizioni rilevate da G. L. Hendrickson, « C. and Petrarch: Two Notes on the "Clerkes Tale" », in MP IV (1906), pp. 179-92: cfr. Praz, op. cit., p. 78 e n. 2) il racconto (tale), non necessariamente l'invenzione, a un Petrarca alluso questa volta in maniera tutt'altro che generica:

I wol yow tell a tale which that I
Lerned at Padowe of a worthy clerk,
As preved by his wordes and his werk.
He is now deed and nayled in his cheste,
I prey to God so yeve his soule reste!
Fraunceys Petrak, the lauriat poete,
Highte this clerk, whos rhetorike sweete
Enlumyned al Ytaille of poetrie...
(Canterbury Tales, fr. IV, Gr. E. vv. 26-33).

Ed ecco allora che *My maister Petrak* <sup>28</sup> si presenta assai piú come un equivalente antonomastico del lavoro culturale connesso con l'Italia che come un intellettuale dai connotati biografici e bibliografici storicamente definiti. Sua è dunque la personalità da nominare in relazione alla paternità dei due luoghi dei racconti di Canterbury di cui l'autore ritiene opportuno indicare la fonte italiana: ogni procedimento di attribuzione, ogni scrupolo di anagrafe letteraria, è bruscamente rinviato a futura filologia.<sup>29</sup>

\*

Tuttavia, non le ambigue allusioni dei Canterbury Tales ma le tre stanze di « settima reale » che in parte traducono, in parte espandono Canzoniere CXXXII nel primo libro del Troilus and Crisevde, costituiscono il documento più singolare della relazione tra l'opera di Chaucer e l'opera di Petrarca. Se non risulta che i primi lettori del « Cantus » o « Canticus Troili » ne abbiano identificato la fonte, in età elisabettiana l'irregolarissimo sonettista Thomas Watson, presentando la quinta « passione » della sua Hekatompathia, or Passionate Centurie of Love (1582), anch'essa ispirata nei suoi tre sestetti [!] a « S'amor non è », sottolineava la distanza tra la propria resa del primo verso (« If 't bee not loue I feele . . . ») e la traduzione chauceriana (« If no love is ... ») nominando sí Chaucer ma non riportando il passo né tanto meno indicandone la collocazione o almeno il titolo del poema in cui era incastonata: è dunque probabile che alla fine del secolo XVI un'allusione alla presenza di Petrarca nella maggiore

<sup>28. «</sup> The Monk's Tale », Cant. Tales, Fr. vII, Gr. Bi, v. 2325.

<sup>29.</sup> Sotto quest'aspetto è scarsamente rilevante l'illazione, piú volte rimbalzata nella critica chauceriana ma mai seriamente vagliata, che Chaucer ritenesse Petrarca autore del Filostrato: cfr. Praz, op. cit., pp. 73-74, e Lillian H. Hornstein, « Petrarch's Laelius, Chaucer's Lollius? », in PMLA LXIII (1948), pp. 78-80; e già non è conclusiva l'attribuzione del Filostrato alla mano di Petrarca, che risale al siniscalco angioino Beauveau (o Beauvau), traduttore francese del poema, o la stessa presenza di un gran numero di MSS adespoti del Filostrato tra quelli descritti da V. Pernicone nel suo studio « I manoscritti del "F." di G. B. », in Studi di filologia italiana v (1938), pp. 41-82 (e cfr. pute Rajna, art. cit., p. 266), per dimostrare che esista al di là della Manica, nel secolo XIV, un problema di attribuzione del poema boccacciano a Petrarca. Analogamente dovrà respingersi l'identificazione della fonte dichiarata da Chaucer per il Troilus and Crisevde. "I ollius" con Petrarca (vedi anche, sotto, la n. 51)

opera compiuta di Chaucer non creasse problemi almeno alla sofisticata *coterie* italianata.<sup>30</sup> In parte diverso è l'atteggiamento della critica moderna, che ha espresso in sostanza due posizioni, distinte ma in qualche modo complementari: o ha confessato la propria incapacità di andar oltre la constatazione dell'evento — « . . l'inserzione d'un sonetto petrarchesco in *Troilus* . . . è a tutt'oggi un mistero »<sup>31</sup> —; o ha recepito l'operazione limitandosi a segnalare, senza porsi altri problemi, l'ulteriore indebitamento del poeta inglese verso una fonte italiana,<sup>32</sup> e ne ha magari illustrato con buona perizia le circostanze esterne ma limitando a un minimo indispensabile inferenze e conclusioni.<sup>33</sup> Conviene riassumere queste ultime, che allo stato rimangono i soli dati certi di tutta la questione:

i) nessun indizio può ricavarsi, dalle citazioni dirette del nome di Petrarca nei *Canterbury Tales* o dalla traduzione di CXXXII nel *Troilus*, che Chaucer abbia incontrato il poeta italiano nel suo soggiorno del 1373; e l'analisi di varie circostanze porta a decretare fortemente improbabile che abbia conosciuto personalmente Boccaccio o — la precisazione è d'obbligo per i motivi chiariti nella prima sezione — Coluccio Salutati;

ii) dall'utilizzazione del solo sonetto CXXXII non si può inferire che Chaucer conoscesse o meno altre poesie di Petrarca;

iii) Chaucer può essersi imbattuto in un testo di « S'amor non è », isolato o mescolato, in un manoscritto di qualsiasi genere, con altro materiale, petrarchesco o meno, in qualsiasi occasione e in qualsiasi parte d'Europa, Inghilterra compresa;

iv) è escluso che la redazione del sonetto utilizzato da Chaucer possa risalire, come quella di Salutati, al testo 'pre-Chigi': si tratta invece di quella, definitiva, che si può leggere tanto nel Vaticano 3195 quanto, quasi identica, nel Chigi L.V. 176.

Sebbene, o forse proprio perché negative, queste conclusioni sono significative in quanto delimitano severamente il terreno dell'indagine sulle circostanze esterne del « Cantus Troili » e lasciano in piedi tutta una serie di problemi, a cominciare natural-

mente dalla scarsa congruenza cosí dei metri — sonetto e rhyme royal — come dei generi — breve forma lirica e forma narrativa inchiodata alla duplice tradizione, piú arcaica, del romance, e piú recente, del poemetto eroico-erotico. E anche quando la filologia ha dipanato circostanze esterne e questioni genetiche dell'intero Troilus e del « Cantus », dichiarando per quest'ultimo la relativa indifferenza della provenienza testuale (chigiana o vaticana) e del tipo di approccio al testo petrarchesco (raccolta di poesie piú o meno simile al Canzoniere o, meno credibilmente, componimento isolato, perfino adespota), resta da esplorare tutta la zona delle possibili ragioni interne della scelta del sonetto CXXXII in ordine alla definizione del particolare contesto culturale e narrativo del Troilus che ne ha reso possibile l'utilizzazione. In questo senso non sarà sufficiente ricavare soltanto da Chaucer, da Petrarca e dalla fonte principale del suo poema, Boccaccio, gli elementi dell'indagine, ma occorrerà chiamare in causa almeno un altro poeta italiano, Cino da Pistoia, e poi ancora Guillaume de Machaut e il Roman de la Rose.

Sul carattere assai derivativo di molti luoghi del *Filostrato* insistono puntualmente i commenti. Nel poema giovanile di Boccaccio si rintracciano echi, e assai piú che echi, della maggiore poesia italiana, dagli stilnovisti a Dante e al Petrarca delle prime rime. Senza voler riaprire l'annosa *querelle* sulla datazione del *Filostrato* <sup>34</sup> — l'assunto che ci riguarda è scarsamente affetto dallo spostamento in avanti o indietro, nell'arco di quattro-cinque anni complessivi, della composizione del poema boccacciano — si possono citare alcuni eminenti esempi di intervento delle fonti liriche italiane. Nella 111 parte (stanze 83-85) è attivo il suggerimento tematico di *Canzoniere* LXI (« Benedetto sia 'l giorno ») — non si oppone la canonica cronologia di Wilkins, <sup>35</sup> che l'assegna

<sup>30.</sup> Vedi Spurgeon, op. cit., vol. 1, p. 123.

<sup>31.</sup> Cfr. PRAZ, op. cit., p. 89; cfr. anche p. 254.

<sup>32.</sup> È il caso degli editors, Root (pp. 418-19) e Robinson (p. 815).

<sup>33.</sup> Per ciò che segue, cfr. WILKINS, « Cantus Troili », in The Making of the « Canzoniere », cit., pp. 305-10.

<sup>34.</sup> La filologia piú recente tende ad arretrare la data di composizione del Filostrato a c. 1335: cfr., p. es., la posizione di Branca (nell'intr. all'ed. cit.) e di P. G. Ricci, « Per la dedica e la datazione del "Filostrato" », in Studi sul Boccaccio I (1963), pp. 333-47 (ottima la pars destruens, rimane qualche perplessità sulla retrodatazione così netta alla metà degli anni '30, cfr. la questione di Canzoniere CXII alla pag. seg.).

<sup>35.</sup> Vedi sopra, n. 5.

25

al periodo di formazione della poesia petrarchesca (1326-36/7), e le coincidenze verbali possono ben travalicare un fortuito incrociarsi del pur diffuso tema delle 'benedizioni'; nella v (st. 54-55, con ripresa alla st. 58) è ancor piú evidente la traccia della descriptio loci di Canzoniere CXII (« Sennuccio, i' vo' ») con identica pressione anaforica sull'avverbio di luogo — la cronologia corre qualche rischio poiché il sonetto a Sennuccio è datato 1337-41 e solo con un certo sforzo è possibile recuperare un tranquillo ordine di precedenza tra Conzoniere CXII e Filostrato; e, appena piú avanti, il caso piú palese e inequivocabile di tutti, l'omaggio all'ultimo della generazione dei giganti, al Cino vecchio o forse appena morto, con la balda ripresa della canzone « La dolce vista e 'l bel guardo soave » (st. 62-65). La rilevanza topica delle aree del poema in cui ha luogo l'intervento petrarchesco e stilnovistico, al culmine rispettivamente dell'esperienza d'amore di Troiolo e di uno sconsolato lamento d'amore, rende conto di almeno una caratteristica essenziale dell'operazione letteraria compiuta da Boccaccio: la fissazione paradigmatica di certi elementi situazionali già divulgati del linguaggio poetico toscano e l'attribuzione a essi del valore di luogo di un'esperienza assoluta. Vale a dire, certe componenti essenziali del codice espressivo dell'eroe innamorato — è appena il caso di ricordare che nei casi citati è Troiolo che parla, in prima persona - sono già definite, messe a punto da una inventio riconosciuta insuperata.

MARIO MELCHIONDA

È pensabile che la contaminatio di più autori e generi nel poema di Chaucer debba legittimarsi non con un generico rinvio alle consuetudini dei tempi e dell'autore (motivazione che ne invoca altre in un giuoco di specchi forse interminabile) ma con l'esemplarità specifica della fonte boccacciana, invero non seguita in tutti i luoghi sopra indicati, o in tutti i particolari, <sup>36</sup> ma intuita

e appresa nelle sue istanze fondamentali. Fonte primaria rimane, per tutto il Troilus, il Filostrato; ma altri interventi sono riconoscibili, e neppure tanto modesti: echi o passi interi del Filocolo e del Teseida e, per fermarci ai soli italiani, alcuni accenti danteschi incorporati nella maniera che sopra si accennava. 77 E se non si può dimostrare che Chaucer si sia reso conto di tutte le contaminationes della sua fonte principale, è tuttavia credibile (considerando pure il lasso di tempo intercorso tra gli anni '30 del Filostrato e gli anni '80 del Troilus) che non gli siano sfuggite soprattutto le incursioni di Boccaccio nel work in progress petrarchesco. Sta di fatto che il medesimo tipo di incastonamento di una fonte lirica nel poema narrativo può osservarsi nelle due opere: in Chaucer come in Boccaccio è la 'prima persona' che cantando cita. Può interessare, a questo proposito, che, delle cinque glosse marginali che compaiono in quasi tutti i manoscritti del Troilus, 38 due segnalano i luoghi in cui sono attive fonti — il sonetto « S'amor non è » e il Paradis d'amour di Guillaume de Machaut — in certo modo troppo dissonanti dal contesto in quanto insieme non narrative e non occasionali. E se non è questo il luogo per notomizzare il ruolo di Guillaume de Machaut nel libro II del Troilus, sia lecito almeno identificarlo sommariamente con l'appellativo di 'dettatore d'amore'. Ma questo ruolo Guillaume non lo detiene da solo: se Antigone canta nel 11 libro la sua fedeltà al culto d'amore con gli accenti del Paradis d'amour, Troi-

<sup>36.</sup> Si osservi il comportamento di Chaucer nei luoghi del Troilus che corrispondono a quelli citt. del Filostrato: nel 1. III (che riprende un gran numero di ottave della parte III del poema boccacciano) manca l'utilizzazione tematica della 'benedizione' e, con essa, di Canzoniere LXI; nel 1. v, ai vv. 561-81, la descriptio loci del parallelo luogo boccacciano, che già per suo conto rende una versione sfocata di Canzoniere CXII, dà luogo a un testo ancor piú vago e irrelato alla poesia petrarchesca; e, qualche stanza più tardi, proprio in un momento di intensa attività della fonte boccacciana, il rifacimento della canzone di Cino è deliberatamente lasciato fuori del poema, sostituito da un secondo

<sup>«</sup> Cantus » o « Canticus Troili » (vv. 638-58: le tre stanze di rhyme royal sembrano una misura standard in casi del genere!) parzialmente imitato dal Filostrato e comunque inutilizzabile ai fini della presente discussione.

<sup>37.</sup> Vedi sopra, n. 25.

<sup>38.</sup> A parte gli ovvi Incipit ed Explicit dei vari libri in cui il poema è diviso, si tratta delle sole glosse esistenti: glosse scarne, semplici didascalie anche un po' casuali, che non consentono quindi di istituire alcun rapporto con le frequenti, elaborate glosse del Filostrato, che presentano e riassumono tutti gli episodi del poema. Può essere utile richiamare brevemente i punti del Troilus in cui compaiono le glosse: « Cantus » o « Canticus Troili » (1. 1, vv. 400-20); « Cantus Antigone » (1. 11, vv. 827-75), intessuto sul Paradis d'amour di Guillaume de Machaut (Antigone è una delle tre nipoti di Criseyde: personaggi inventati da Chaucer); un secondo « Cantus » o « Canticus Troili » (citato sopra, alla n. 36), di cui si ha traccia nella parte v del Filostrato, st. 62, 69); e le due drammatiche lettere scambiate fra gli amanti prima della catastrofe, la « Litera Troili » (1. v, vv. 1317-41) e la «Litera Criseydis » (vv. 1590-631), la prima genericamente correlata a Filostrato, parte VII, st. 52-75, la seconda consistente in realtà in un patchwork di altre situazioni 'epistolari' della fonte boccacciana (cfr. PRAZ, op. cit., pp. 37-38).

lus aveva cantato nel I libro la sua conversione d'amore anche con le parole di Petrarca, il grande contemporaneo italiano del dettatore francese.

I vv. 1-434 del 1 libro del Troilus corrispondono per contenuto e situazione narrativa alle stanze 1-39 della I parte del Filostrato. In particolare, l'episodio dell'innamoramento di Troilus dopo la prima 'apparizione' di Criseyde al tempio (vv. 324 sgg.) si legge, nel poema boccacciano, alle stanze 32-39; e qui può osservarsi la prima seria divergenza di tecnica narrativa tra i due poemi: mentre Boccaccio affida al racconto e a qualche incursione del discorso indiretto libero (p. es., st. 34) la descrizione dell'innamoramento, Chaucer introduce il discorso diretto per ben tre volte, le prime due in maniera alquanto affrancata dalla fonte (vv. 330-50; 400-20), pur accogliendone in parte i suggerimenti, la terza (vv. 422-34) riproducendo piú attentamente (ma con una modificazione sulla quale converrà ritornare) le stanze 38-39, le prime al discorso diretto, dopo un lungo intervallo, nella redazione boccacciana dell'episodio. Ancor piú diverge nei due poemi la descrizione della passione d'amore dell'eroe, in termini di formalizzazione culturale. Non che manchino stilemi e prospettive cortesi nel poema di Boccaccio, ma non esiste un quadro di riferimento intellettuale unitario, e accade cosí che da un episodio come l'innamoramento di Troiolo, potenzialmente emblematico, non possa tratsi alcuna indicazione di stampo medievalesco e appunto cortese, e per esempio il 'gabbo' delle stanze 21,5-24 sia redatto in accenti alquanto utilitaristici e gnomici, se non popolareggianti.39 La chiave tematica dell'innamoramento di Troilus è invece, senza dubbio alcuno, quella (cortese) del 'servizio d'amore', come dimostra proprio il primo discorso diretto, l'equivalente del motteggio di cui sopra ma si-

gnificativamente differito, rispetto alla fonte, a un momento piú maturo (immediatamente successivo all'incontro con Crisevde) e ordito in modo del tutto diverso dalla fonte; 40 com'è ovvio, un'identica spinta alla formalizzazione si può osservare negli altri due discorsi diretti e puntualmente trasfigurerà lo stesso finale dell'episodio. 11 Coi tre discorsi diretti Chaucer scandisce tre momenti successivi di un solo, compiuto processo: l'ironia di Troilus sul servizio d'amore, piú che gettar luce sul temperamento del protagonista al fine di destare la meraviglia del lettore per la subitanea conversione — ufficio ricoperto dalle stanze boccacciane del 'gabbo' — stabilisce il modulo intellettuale per la comprensione di tutto l'episodio; segue (al discorso indiretto) la descrizione del rovello di un Troilus dipinto in preda, ancor più che alla passione per la donna, a un se stesso trasformato e stravolto, come mostra lo stupendo attacco

Thus gan he make a mirour of his mynde, In which he saugh al holly hire [cioè: di Criseyde] figure ... (vv. 365-66); 42

e si giunge cosí ai vv. 386-99, che aprono la strada al « Cantus » espandendo le affrettate stage directions della stanza 37 del Filo-

È a questo punto che si fa evidentissima la portata della divaricazione dei due metodi di narrazione e di costruzione del personaggio. Boccaccio, infatti, fa cantare un Troiolo oramai innamorato. Il « Signor, omai / l'anima è tua che mia esser solea »

<sup>39. &#</sup>x27;Gabbare' è il termine chiave con cui Boccaccio definisce il motteggio di Troiolo all'indirizzo di « quei ch'amavan » in due occasioni, prima e dopo l'incontro con Criseida: « Cosí adunque andandosi gabbando / or d'uno or d'altro Troiolo...» (st. 26, 1-2); « Poi fu del nobil tempio dipartita / Criseida, Troiol al palagio tornossi / co' suoi compagni, ... / per me' celar l'amorosa ferita, / di quei ch'amavan gran pezza gabbossi ... » (st. 32, 1-3, 5-6).

<sup>40.</sup> Boccaccio: « Quel dolente ha dato bando / alla sua libertà, sí gli gravava, / ed a colei l'ha messa tra le mani; / vedete ben se' suoi pensier son vani » (st. 21, 5-8); « O felice colui che del piacere / lor [cioè: delle donne] non è preso, e sassene astenere. » (st. 22, 7-8); « Io provai già per la mia gran follia / qual fosse questo maladetto foco, ... / Or ne son fuor, ... / e benché di veder mi giovi alttui, / io pur mi guardo dal corso ritroso, / e rido volentier degl'impacciati, / non so s'i' dica amanti o smemorati » (st. 23, 1-2; 24, 1, 5-8). CHAUCER: « Lord, so ye lyve al in lest, / Ye loveres! for the konnyngeste of yow, / That serveth most ententiflich and best, / Hym tit as often harm therofas prow. / ... / In feith, your ordre is ruled in good wise! / In nouncerteyn ben alle youre observaunces, / But it a selv fewe pointes be ... » (vv. 330-33; 336-68).

<sup>41.</sup> Cfr. Filostrato, st. 38-39; Troilus, vv. 421-34; vedi anche, sotto, n. 43. 42. Roor, ed. cit., p. 419, cita un (pallido) equivalente nel Boece (la traduzione del De Consolatione philosophiae cui Chaucer lavorò verso il 1380), 1, v metrum 4 (glossa): Robinson, pp. 379-80.

(st. 38, 2-3) è il commendo spiritum meum non inatteso di una passione erogata per ben sei ottave; ma la statica poesia che precede la resa d'amore — il protagonista non interveniva in prima persona dalla conclusione delle stanze del 'gabbo' — nulla invero aggiunge al tenue tessuto psichico dell'eroe fin lí delineato. Ben diversa la strategia di Chaucer: il suo eroe coniuga alla prima persona tutti gli stadi del suo innamoramento, di cui è passaggio si direbbe obbligato un istante di sgomento, di derealizzazione dell'io in netto contrasto con l'acuta soggettività — il mirour of his mynde — di tutta l'esperienza sofferta: piega, questa, non prevista dalla fonte italiana, decisamente più superficiale; de è a questo punto, in un contesto psicologicamente teso e (come si è dimostrato piú sopra) culturalmente formalizzato, che Chaucer prende atto dell'incapacità della sua fonte principale, qui sfocata e tematicamente malcerta, di determinare paradigmaticamente l'esito di una strategia dell'innamoramento di Troilus, che già per suo conto deve assai piú ad altre sollecitazioni che a Boccaccio. Com'è appena ovvio, all'esemplarità della situazione occorre provvedere anche col deragliamento provvisorio, se non con la caduta, della continuità narrativa. Certo, gli stati (senti)mentali dell'eroe sono descritti in successione; ma al livello alto-mimetico sono connessi tra loro piuttosto emotivamente-didascalicamente che temporalmente, appunto come stati (senti)mentali descritti per una loro assolutezza lirica (paradigmatica) e non per una loro relatività epica. I tre momenti dell'innamoramento (il rifiuto — lo sgomento — la resa) sono dunque fasi schematiche di un processo esemplare e impeccabile; e un momento saliente — lo sgomento — dell'esperienza d'amore dell'eroe, di cui non c'è traccia nel

43. Per una prova ulteriore dello scarto complessivo fra testo chauceriano e fonte boccacciana, e del salto di qualità che lo scarto comporta, cfr. la conclusione della resa d'amore nei due poemi: Boccaccio istituisce una trama canonica della peroratio ad Amore di Troiolo di maniera stilnovistica — Amore alberga negli occhi della donna; di là partono i dardi che feriscono l'anima dell'eroe, « la qual prostrata giace »; l'innamorato prega il dio che « da quei [cioè: da quegli occhi] . . . impetri la salute / dell'anima . . . » (st. 39); Chaucer, invece, liquida tematicamente gli occhi nei primi due vv. della stanza, e chiude:

... Wherfore, lord, if my service or I May liken yow, so beth to me benigne; For myn estat roial I here resigne Into hire hond, and with ful humble chere Bicome hir man, as to my lady dere (vv. 430-34). Filostrato, è sopperito da un'altra voce italiana, dalla poesia di un rerum vulgarium fragmentum che per un attimo emana una sua luce come di supernova per sparire subito dopo dietro un Testo che, certo, ha contribuito a determinare, ma da cui dopo tutto è stato provocato qua fonte. Il che, operate le necessarie correzioni di prospettiva, somiglia forte al trattamento tecnico della canzone di Cino e dei due sonetti di Petrarca (soprattutto il LXI) nel Filostrato. Ecco palesata la natura letteraria del « Cantus Troili ». Come si ricorderà, già nel poema boccacciano è attestata la contaminatio dei generi oltre che degli autori; e, sia stato o meno cosciente Chaucer della seconda, non può essergli sfuggita la prima, le cui implicazioni risultano perfino potenziate in questo vero e proprio 'squarcio lirico' del poema narrativo: lirico, ma anche didascalico. (Insomma: per la declamazione di Troilus innamorato exeunt la matere de Rome, i fatti di Troia e di Troiolo, ed enter, con l'insinuato Petrarca, il Roman de la Rose). A questo punto dovrebbe essere palese anche la natura critica dell'indagine fin qui compiuta: la ricostruzione delle circostanze contestuali della versione inglese di un sonetto petrarchesco in un poema narrativo del trecento, offerta in questo excursus necessariamente sommario, rende conto funzionalmente, non geneticamente, del perché dell'evento e della scelta culturale retrostante.

Si può adesso parametrare la lettura della traduzione wyattiana di *Canzoniere* CXXXIV con un'analisi parziale della trasfusione chauceriana di CXXXII. Occorre però dissipare subito alcuni equivoci. Wilkins infatti, se nel suo saggio sul « Cantus » già sopra richiamato è assai convincente riguardo alle circostanze esterne e alla sistemazione storico-filologica del testo chauceriano e della sua fonte, lo è assai meno riguardo alle caratteristiche della versione e alla motivazione delle deviazioni dall'originale che innegabilmente vi compaiono: in particolare, Chaucer avrebbe « misunderstood his text in several respects », come dovrebbero dimostrate cinque luoghi della traduzione citati e rapidamente discussi. <sup>44</sup> Si può invece sostenere che non di *misunderstanding* per

3 I

lo piú si tratta, ma di adattamenti talora necessari, talora volontari, talora riconducibili all'uso strategicamente finalizzato del testo petrarchesco che si è cercato di delineare.

MARIO MELCHIONDA

Cosí, anche ammesso che, per esempio, "Se bona... e 4Se ria . . . « refer to the particular experience of Petrarch, not to the general nature of love », i vv. 402-03 del « Cantus » vanno contestualizzati sui due versi d'apertura, che per loro conto accentuano soltanto il carattere già argomentativo dell'attacco di « S'amor non è ». Similmente, ¿Che cosa et quale?, ammesso che debba riferirsi a una « particular experience » [?] di Petrarca, genera il v. 401 non per fraintendimento ma per astrazione. Se ben si osserva, nel primo emistichio dei quattro versi d'apertura del « Cantus » Troilus insiste sempre su love (1it ne è ovvia funzione pronominale) inteso come 'altro da sé', i cui effetti sull' 'io parlante', ignoti e fonte di sconcerto, sono enunciati nel secondo emistichio del primo e terzo verso e, piú copiosamente, nei tre versi che chiudono la prima stanza amplificando adolce . . . tormento. Quanto al tono argomentativo, giudiziale, esso domina anche nelle due stanze che seguono e sempre in accentuazione, quando piú quando men lieve, dell'originale.

È giusta, invece, l'osservazione che ma If harm agree me non traduce affatto a S'a mal mio grado, e con buona ragione Wilkins critica come non necessaria la congettura di una lezione \* Se il mal m'aggrada del possibile MS a disposizione di Chaucer: poiché la sua recensione di tutte le prime versioni di CXXXII, compiuta in altra occasione, non offre indizio alcuno di una simile variante, è fortemente probabile che il testo italiano, verosimilmente non divergente in altri particolari da quello tràdito come definitivo, non sia stato inteso. Analogamente, ma How may of the in me swich quantite non può decretarsi equivalente a come puoi tanto in me; neppure in questo caso, però, si può parlare di fraintendimento, poiché lo spirito dell'originale non risulta travisato quanto la sua lettera.

Per il resto, si osservi con quale facilità le tre stanze di *rhyme* royal riproducano la tripartizione del sonetto. Non si tratta di un

fattore di scarso rilievo; nella misura in cui il testo di partenza invoca una suddivisione in movimenti, questa è puntualmente riprodotta, con gli stacchi e le riprese al giusto posto. Ovviamente, la non commensurabilità della « settima reale » con la guartina, e la diversa articolazione dello schema di rime nel metro narrativo, provoca (soprattutto nella prima stanza, un po' meno nella seconda) l'affiorare di zeppe e una certa diluizione della materia argomentativa piuttosto serrata nelle prime due parti del sonetto. 48 Nella terza stanza la diversa densità della base di misurazione ha un suo corrispettivo nell'accertata difformità di comportamento del poeta traduttore soprattutto per quanto attiene alla fedeltà di resa dell'impianto retorico originale. La similitudine centrale del sestetto — la frale barca dei vv. 10-12 — esce clamorosamente depotenziata dall'elaborazione dei vv. 416-18. Ma è la struttura del sestetto petrarchesco a lasciare francamente perplessi: la figura vi dimora sostanzialmente isolata, come in sospensione, e col transito al v. 13 (nei confronti del guale, fiacco e banalmente enunciativo, Chaucer si comporta esattamente come Wyatt farà con l'ultimo verso del cxxxiv: lo salta) e col digradare delle figure (fenomeno anche questo osservato nel sonetto tradotto da Wyatt), si crea una ebb tide ordinata all'unico fine (e questo a differenza di quanto accade nel CXXXIV: ma è differente anche lo schema metrico del sestetto, qui piú intrecciato) di preparare l'ultima figura di antitesi. Quest'ultima, poi, appare scopertamente ricercata e in fondo sprecata e pretestuosa — nonostante il collegamento verbale : ardo -- , , ardendo -- data la scarsa connessione semantica tra la situazione 'climatica' dell'ultimo verso e le figure e i referenti del resto del sonetto (a parte i prontrari venti, che però non suggeriscono [CALDO] vs. [FREDDO] ma [DIREZIONE a] vs. [DIREZIONE b]); lo stesso si dica per la serie nostante il martellamento delle interrogative nelle quartine, sommersa com'è dall'ultima immagine a effetto.

Con lo smorzamento del tono della figura centrale — la frale.

<sup>45.</sup> Avanzata da Root, ed. cit., p. 419.

<sup>46.</sup> WILKINS, op. cit., pp. 260-64.

<sup>47.</sup> Id., p. 306.

<sup>48.</sup> Se nella prima stanza gli ultimi tre versi e mezzo sono l'amplificazione di mezzo v. 4, nella seconda la misura è trovata piú facilmente e (come nell'originale) l'accento emotivo si sposta dalla prima alla seconda metà dell'unità metrica (i vv. 411-13, corrispondenti alla seconda coppia della seconda quartina).

barca è nel « Cantus » semplicemente 414a boot, e il resto va di conseguenza —, la soppressione della serie (sottoutilizzata) saver→ error→ non so, e col diverso andamento delle rime nella « settima reale » (ABABBCC) e in questo sestetto (CDE DCE), Chaucer si è ricavato lo spazio per un'ultima figura composita, piú congrua della finale antitesi petrarchesca (che pur in qualche modo contiene) perché semanticamente meglio connessa con la descrizione dell'alterato stato mentale e volitivo del protagonista innamorato in cui consiste la sostanza cosí del « Cantus » come del sonetto sotteso: l'« amoroso stato » è una 119 wondre maladie, definizione che attenua e rende meglio credibile al primo grado della comunicazione la mquike deth conferendole la qualità, oltre che di ovvio ossimoro, di scoperta iperbole, a differenza del suo esatto parallelo italiano : viva morte, solo ossimorica; infine, l'uso 'clinico' di 120 hete . . . cold conduce a dye (precorso non solo da maladie ma da mi deth e da main harm, con piú tenui e generici antecedenti all'interno e all'ultimo verso della prima stanza) meglio di quanto, come si è visto, non operi nel sonetto la situazione 'climatica' dell'ultimo verso. E il prezzo pagato per la costruzione dell'ultimo couplet e per sostenere la chiusura dell'intero « Cantus », l'attenuazione parziale di alcune immagini e figure, non risulta alla fine neppure troppo alto.

Cosí Chaucer mostrava di aver compreso e perfino (sul terreno specifico della traduzione di CXXXII) saputo perfezionare certe lezioni di struttura e di ritmo già presenti o latenti nel testo petrarchesco. Non è facile accogliere la tesi di Praz, che (evidentemente altrove che non nel *Troilus*, dove in ogni caso non avrebbe potuto) Chaucer non abbia imitato (in altri termini, inventato per la poesia inglese) la forma-sonetto perché questa « gli giunse in un esempio isolato ». É pur vero, come lo stesso Praz ricorda piú avanti, che procedimenti retorici simili a quelli di « S'amor non è » Chaucer poteva incontrarli a ogni passo nel suo amatissimo *Roman de la Rose*, e che quindi lo schema retorico poteva essergli familiare per altra via; ma occorre domandarsi se

un solo esemplare di una forma lirica sconosciuta avrebbe potuto generare un'interpretazione cosí attenta e una modulazione cosí rispettosa dei suoi ritmi interni, della sua periodizzazione. Ché se per avventura fosse bastato un incontro solo fortuito, l'esemplarità del testo di partenza potrebbe configurarsi in termini ancor piú netti di quel che non abbiano proposto le pur inevitabili argomentazioni di carattere tecnico e culturale fin qui svolte. Nel caso in esame, questo solo testo petrarchesco sarebbe stato sufficiente: 1) a determinare un interesse esclusivo per il suo contenuto in una situazione altamente paradigmatica come quella del contesto narrativo in cui è stato impiegato, ben al di là della traccia fornita dalla fonte primaria, il Filostrato; 2) a risolvere tematicamente un momento centrale dell'esperienza d'amore dell'eroe — lo sgomento - pianificata lungo linee culturali stabilite dalla tradizione cortese; e 3) a modulare con le sue partizioni interne — ben evidenti agli occhi di un cinquecentista ma improbabilmente accertabili nelle condizioni di totale ignoranza della forma metrica che si suppongono in Chaucer — le partizioni stanzaiche in cui effettivamente la versione si organizza. Non è possibile, in definitiva, dimostrare che CXXXII sia stato il solo sonetto noto a Chaucer; allo stesso modo non è possibile dimostrare il contrario; ma rimane in piedi, con formula dubitativa, la modesta illazione (sostenuta da argumenta a contrariis, si deve ammettere) di una frequentazione chauceriana della forma-sonetto negli originali italiani più ampia di quella documentabile. La domanda sottesa, e ovviamente improponibile dal punto di vista critico, è perché non esistano sonetti a firma di Chaucer: e qui non vale neppure la pena di replicare sulla diffusione, nel secolo XIV, della formasonetto fuori d'Italia

Non dovrebbero, in ogni caso, sussistere dubbi sul ruolo di Petrarca nel *Troilus*: il poeta che nel cinquecento doveva ispirare tanta parte della lirica europea e contribuire all'edificazione di un linguaggio e di una coscienza artistica omogenea e 'contemporanea', in questo poema trecentesco è parte non accessoria di un riallineamento prospettico operato sulla fonte principale, di quel processo che è stato definito di « medievalizzazione » del *Filostrato*. Non è questo il luogo per dibattere se ciò comporti

ΙV

l'arretramento o l'avanzamento di Chaucer rispetto a Boccaccio, e neppure di convalidare l'interpretazione che del *Troilus* dà C. S. Lewis, tanto meno le controverse tesi generali di quel critico sull'allegoria nella letteratura medievale e rinascimentale; ma innegabilmente l'argomento specifico addotto — il filo rosa del *Roman* da lui rintracciato in tutto il poema chauceriano — concorre con l'analisi posizionale di *Canzoniere* cxxxII nel poema e del ruolo del poeta italiano. Che è un ruolo di formalizzazione di un momento codificato della poesia d'amore medievale (e della sua stessa poesia): l'elencazione delle « contrarietà dell'amoroso stato ». Dunque, nel « Cantus Troili » Petrarca non fa la parte dell'operatore culturale 'latino', dell'auctour che compare, nel modo particolarissimo che si è visto, nei *Canterbury Tales* <sup>51</sup>: è invece il coagulatore occulto di un Testo emblematico, assoluto.

Se l'analisi della traslazione / espansione di Canzoniere CXXXII consente il tirare una conclusione, è ben possibile che Chaucer, nell'apprestare un tropo complesso alla leisure class inglese del suo tempo, imbattutosi in un Petrarca 'altro' ne abbia fatto, sia pure per un momento e in un senso limitatissimo, il suo « Petrarcha » sfiorando in qualche maniera, primo in Europa, il petrarchismo. Resta la considerazione che, nell'arco della sua maggiore attività letteraria, in una fase che si riconosce concordemente decisiva per la sua crescita di poeta, in una circostanza occasionale, limitata, infeconda perfino — alla luce del corso preso dalla tradizione letteraria nel secolo successivo — Chaucer ha innestato la poesia del Canzoniere nella sua poesia e nella letteratura inglese.

La contiguità, tante volte cercata e istituita tra le esperienze petrarchesche di Wyatt e di Chaucer, ha trovato un preciso punto di raccordo nell'analisi dei metodi seguiti dai due poeti per anglicizzare un Testo riconosciuto, su diverse motivazioni, esemplare, assoluto; un testo che è lecito modificare solo per sviluppare implicazioni o elevare valenze in esso latenti o deviate o soffocate, e che si può rendere dunque ancora piú congruo iuxta propria principia in termini di uso delle figure retoriche, di immagini, di simmetrie verbali e via elencando: interventi che perciò non intaccano, ma per contro esaltano, la lezione stilistica impartita dall'originale. In questo senso è stato funzionale per tutte le fasi della ricognizione l'accoglimento dell'ipotesi di un petrarchismo potenziale dei sonetti discussi. Se, per fermarci alle circostanze esterne della fortuna inglese di Petrarca, la scelta non poteva cadere piú opportuna essendo CXXXII il primo sonetto petrarchesco tradotto in versi inglesi di cui si abbia notizia, e CXXXIV uno dei sonetti direttamente tradotti dal « primo petrarchista inglese », la verifica effettuata sulla tecnica di traduzione dei rispettivi testi originali ha rivelato nei due poeti, per piú di una coincidenza, una similarità di approccio che non può spiegarsi geneticamente con la trasmissione di un modulo di riduzione o interpretazione, ma solo funzionalmente, come non dissimile risposta tecnica alle sollecitazioni e agli spunti dei due sonettigemelli. La qualità delle figure, e la strategia organizzativa dell'enunciato, possono in parte spiegare perché proprio essi abbiano conosciuto abbastanza presto (attraverso il latino di Salutati) il passaggio ad altro sistema linguistico; la loro diffusione, dimostrata da Wilkins nelle sue indagini sui primi manoscritti delle poesie petrarchesche, e la traduzione di Chaucer inducono a ritenere che già nel trecento la loro fortuna consistesse nella loro capacità di passare per modelli di composizione poetica, di resa di un locus — le « contrarietà dell'amoroso stato » — tramite le figure di antitesi evidentemente divenute moneta di corso legale e in grado di catturare l'interesse di letterati della statura di un Coluccio Salutati — o di un Chaucer. Quanto alla successiva fortuna petrarchista di testi cosi apparentati ed emblematici, meritata o immeritata che sia, è ovvio che essa non si esaurisce nell'in-

<sup>51.</sup> È per questo, in definitiva, che non può identificarsi in Petrarca il myn auctour called Lollius, pur nominato nei paraggi immediati del « Cantus » (v. 394) ma forse troppo esplicitamente nominato per potervi fondare una sagace identificazione, e oltre tutto connesso con una fonte per nulla narrativa, che incide sulla storia di Troilus solo per modificarne la prospettiva culturale rispetto alla fonte principale, Boccaccio. Sulla querelle relativa a "Lollius", assai vivace soprattutto tra la fine del secolo scorso e i primi decenni del nostro, cfr., oltre al già cit. articolo della Hornstein, lo studio magistrale e definitivo, nonostante successivi contributi di altri, di G. L. KITTREDGE, « C.'s Lollius », in Harvard Studies in Classical Philology xxvIII (1917), pp. 47-133.

ventario delle traduzioni qui discusse, o di altre cui quei testi siano stati assoggettati, ma straripa e di fatto finisce per consistere, o quasi, in un altro inventario assai piú vasto, l'inventario generale delle figure e dell'*imagery* del petrarchismo europeo.

MARIO MELCHIONDA

# PRIME TRADUZIONI DAL CANZONIERE NEL CINQUECENTO FRANCESE

Il rapporto tra il Petrarca e il mondo francese — è appena il caso di ricordarlo - è di natura privilegiata, e tale da non poter essere proficuamente ragguagliato a situazioni analoghe che sussistono in ordine alla fortuna del poeta in direzione di altre zone culturali, verso le quali pure si è irradiata la sua influenza. Se la Catalogna, ad esempio, darà, alle soglie del Cinquecento, un poeta come il Cariteo, nel quale l'ammirazione per i modelli petrarcheschi si spinge al punto di suggerirgli atteggiamenti quasi paradossali di mimetismo culturale e poetico; se, per quanto attiene al mondo inglese, il Chaucer, e cioè lo scrittore che per primo ha fatto conoscere il Petrarca fuori d'Italia, in pieno Trecento, mediante il suo adattamento di Griselda, inserito nei racconti di Canterbury (che lo scrittore inglese trae non dal Decamerone ma dal rimaneggiamento latino datone dal Petrarca verso la fine della sua vita) può vantarsi di aver conosciuto personalmente il Petrarca, da lui incontrato a Padova verso il 1378,<sup>2</sup> né la Spagna né l'Inghilterra, né, a piú forte ragione, la Germania, fanno registrare un fenomeno paragonabile al petrarchismo francese, quel complesso movimento, cioè, che, con il nome di Pléiade, domina la vita culturale di Francia a partire dalla metà del Cinquecento e che tanti e cosi fecondi spunti di rinnovamento ha introdotto nel mondo letterario di quel paese. Rapporto privilegiato dunque, non tanto e non soltanto per circostanze estrinseche, sulle quali

<sup>1.</sup> Benedetto Gareth, detto il Cariteo (« alunno delle Grazie »): cfr. su di lui D. De Robertis in *Storia della Letteratura Italiana* (Milano, Garzanti) 111, 706-713, e G. Getto, *La poesia del Cariteo*, « Giornale St. Lett. Ital. » CXXIII (1946), pp. 55-68. Le sue *Rime* sono state pubblicate da E. Percopo (Napoli 1892).

<sup>2.</sup> Cfr. E. LEGOUIS, Chaucer (Parigi 1910), 10 e 106-113; H.G. HAUVETTE, Les poésies lyriques de Pétrarque (Parigi 1931), pp. 180-181. L'accenno del Chaucer al Petrarca si legge nel Prologo del racconto del « Clerk »: cfr. Troilus and Cressida and The Canterbury Tales (Chicago 1952), p. 295.

solitamente si insiste — non del tutto a torto, ovviamente — come il prolungato soggiorno del poeta in terra di Francia e persino la nazionalità della ispiratrice della sua poesia d'amore, ma che non sembra indebito imputare piuttosto ad una vera e propria consentaneità delle due culture, l'italiana e la francese, sul terreno di quel platonismo amoroso, quanto meno, che, cosí efficacemente divinato dal Petrarca, troverà in terra di Francia prolungamento e sviluppi rigogliosi, e tali da caratterizzarne in maniera inconfondibile la poesia ma forse tutta la cultura cinquecentesca.

Rapporto privilegiato, va subito precisato, non significa rapporto semplice: si potrebbe anzi parlare di un lungo contenzioso, a proposito di questo capitolo dei rapporti culturali franco-italiani, di una complessa dialettica di attrazione- repulsione, che si incentra, nel Cinquecento, se non proprio sul Petrarca, sul petrarchismo e che darà luogo a manifestazioni clamorose di « rifiuto » proprio nel secolo che vede l'affermazione trionfale dell'influenza del poeta italiano; 3 ma che ha origini molto più antiche, poiché le sue prime manifestazioni risalgono agli anni che seguono immediatamente la morte del Petrarca e ai primi decenni del Quattrocento. Che il poeta stesso abbia contribuito a darle avvio non occorre ricordare: certi suoi giudizi pungenti sulla « levitas gallica », un atteggiamento in genere sdegnoso nei confronti di questi Galli (« tamen sunt barbari »), che si traduce da un lato nel rifiuto di imparare il francese (« linguam gallicam nec scio nec facile possum scire ») e dall'altro nella orgogliosa riaffermazione della superiorità della cultura italiana (« extra Italiam poetae et oratores non quaerantur ») sono all'origine della risposta polemica che, nel primo decennio del Quattrocento, Nicolas de Clamanges formulerà nei suoi confronti, a nome di

tutto un gruppo di umanisti parigini tra i quali spicca Jean de Montreuil, e che costituisce come l'antefatto di quel anti-petrarchismo che, curiosamente, in Francia come in Italia, accompagna e si intreccia con la stagione d'oro della voga del Petrarca.<sup>4</sup>

La prima traccia di una fortuna del Petrarca in Francia si ha comunque già alla fine del Trecento, nell'opera di Philippe de Mézières (morto nel 1405) che lo definisce, nel suo Songe du Vieil Pelerin del 1389, « solempnel docteur et souverain poète ».5 Uomo d'azione, profondamente interessato ai problemi della politica, Philippe de Mézières coglie, del Petrarca, l'aspetto che piú gli è consentaneo, l'umanista eruditissimo che trae dalla sua cultura occasione di insegnamento per tutti gli uomini del suo tempo; e in questa direzione si muoveranno anche altri nei primi decenni che seguono la scomparsa del poeta. Già nel 1378, ad esempio, un oscuro canonico della Sainte Chapelle di Parigi, Jean Daudin, intraprende, per incarico del re Carlo V (il re bibliofilo, fondatore di quella biblioteca che dopo numerose vicissitudini doveva dare origine alla attuale Biblioteca Nazionale), una traduzione del De remediis (Remèdes de l'une et de l'autre fortune: il codice è stato conservato), rimasta manoscritta per circa un secolo, ma pubblicata poi, alla fine del Quattrocento, sotto il nome di Nicole Oresme.<sup>6</sup> Né sorprende il fatto che sia stato il Petrarca latino il primo a trovare udienza in Francia; vi sarebbe da sorprendersi, se mai, se le cose fossero andate altrimenti. Il valore pienamente umanistico, in senso rinascimentale e moderno, del messaggio poetico petrarchesco non è immediatamente e completamente recepibile dai contemporanei, e uno dei suoi grandi meriti, oltre al segreto della sua fortuna straordinaria, sta per l'appunto nel fatto che esso andava incontro alle aspettative che confusamente germinavano nelle venienti generazioni, onde la sua portata si sarebbe chiarita veramente solo nell'arco di molti anni.

<sup>3.</sup> Petrarchismo e anti-petrarchismo procedono, per cosí dire, di pari passo nella cultura francese cinquecentesca e costituiscono a loro volta un aspetto di una polemica piú generale, pro e contro la cultura italiana, che si trascina per tutto il secolo. In mancanza di studi specifici (le vecchie opere di J. Texte, Influence de l'Italie sur les lettres françaises depuis le XVIe siècle, Parigi 1898 e C. Del Balzo, L'Italia nella letteratura francese, Torino 1905-1907, 2 vol., possono essere ancora utili), segnaliamo il contributo di R. J. Clements, Anti-petrarchism of the Pléiade, « Modern Philology » XXXIX (1941-42), pp. 15-21. Per quanto concerne l'Italia, ove si verifica una situazione analoga, ricordiamo lo studio di A. Graf, Petrarchismo e anti-petrarchismo nel Cinquecento (Roma 1886; estratto da « Nuova Antologia », s. 3a, 1).

<sup>4.</sup> I rapporti sottilmente polemici tra l'umanesimo francese e italiano del Quattrocento hanno formato oggetto di studi recenti: citiamo per tutti i lavori di F. SIMONE (La coscienza della rinascita negli umanisti francesi del Quattrocento, Roma 1949; Il Rinascimento francese, studi e ricerche, Torino 1961; ecc.).

5. Cit. da A. FARINELLI, Dante e la Francia (Milano 1908, 2 vol.), I, p. 148

e bibl. ivi.

<sup>6.</sup> Cfr. L. Delisle, Notices et extraits des manuscrits [...], xxxiv (1891), pp. 273 ss. (Anciennes traductions françaises du traité latin de Pétrarque « De remediis utriusque fortunae »).

Per lo stesso motivo, saranno i Trionfi e non le Rime a giungere per primi, in terra di Francia, a quell'ideale appuntamento con la posterità che attende i capolavori: nel suo romanzo allegorico Vie du coeur d'amour épris del 1457, René d'Anjou, il principe poeta che rivaleggia in questi anni con il cugino Charles d'Orleans e che sul suo esempio ha riunito ad Angers una corte di letterati e di poeti che richiama quella di Blois,<sup>7</sup> non solo consacra al Petrarca un epitaffio con il quale egli « trionfa » della morte, ma riprende, lungo tutto il suo libro (in cui la poesia e la prosa si alterano) questo motivo, tipicamente petrarchesco, della fama che trionfa della morte, del tempo che trionfa della fama, cosi come la morte aveva trionfato dell'amore. Nasce in tal modo una piccola galleria di scrittori francesi e italiani (vi ha posto anche il Boccaccio), ed appare una prima menzione di Laura. Sono gli elementi ancora medievali quanto alla forma, al linguaggio. alla simbologia presenti nei Trionfi che spiegano perché l'opera sia recepita prioritariamente rispetto alle Rime; ma si deve anche essere attenti alla sostanziale evoluzione che ha ormai conosciuto il Petrarca nella valutazione dei suoi ammiratori d'oltralpe. Per il principe poeta angioino della metà del Quattrocento, il Petrarca non è più il « solempnel docteur » di Philippe de Mézières, ma bensí il « florentin Pétrarque, poète renommé, servant d'amour qui... pour madame Laurya [sic] gente et blonde a faict maints dicts genilz ».8

Per tutto il Quattrocento, il Petrarca conosciuto dai francesi sarà in tal modo l'autore dei *Trionfi*, anche se continua parallela la fortuna del Petrarca latino. Vi è su questo punto coincidenza tra il gusto italiano e quello d'oltralpe: quando, nel 1494,

Carlo VIII passerà da Firenze, durante una delle tappe del suo « voyage de Naples », la municipalità gli farà solenne omaggio di un codice riccamente miniato, che era già appartenuto a Lorenzo il Magnifico. Si tratta di un manoscritto dei *Trionfi*, sontuosamente ricoperto di raso rosso, e che ancor oggi è conservato nella Biblioteca Nazionale di Parigi. In questo ordine di considerazioni si spiega che la prima traduzione dell'opera poetica del Petrarca realizzata in Francia concerna per l'appunto i *Trionfi* e non le rime, e che essa veda la luce all'inizio del secolo, nel 1514, alla vigilia di Melegnano. Il traduttore, George de la Forge, non ha lasciato grande traccia di sé, ma non cosí i suoi *Triumphes*, che hanno diritto a sei edizioni nel giro di quarant'anni (cinque a Parigi e una a Lione), via via arricchendosi di illustrazioni e di commenti (tra cui quello famoso, di Bernardo Illicino, esso pure tradotto all'inizio del secolo)."

È necessario che il Rinascimento « esploda » in Francia con la violenza e l'aggressività della giovinezza (si pensi all'intonazione generale e più ancora a certe prese di posizione, a certi giudizi contenuti nella *Défense* di Du Bellay) perché il Petrarca delle *Rime* si affacci alla ribalta della notorietà. Le prime traduzioni si avranno verso la metà del secolo, come vedremo, ma tutta la prima metà del Cinquecento, che vede il progressivo sviluppo dell'umanesimo e perciò il riflesso dell'italianismo, assiste ad una sorta di silenziosa impregnazione di petrarchismo da parte del mondo letterario francese. La mancanza di traduzioni non costituisce un vero ostacolo alla diffusione di questa conoscenza intima e amorosa dell'opera poetica petrarchesca, in quanto l'italiano gode in quegli anni di un prestigioso grandissi-

<sup>7.</sup> Cfr. A. LECOY DE LA MARCHE, Le Roi René, sa vie, son administration, ses travaux artistiques et littéraires (Parigi 1878, 2 vol.), M. L. Des Garets, Un artisan de la Renaissance fr. au XVe siècle. Le Roi René - 1419-1480 (Parigi 1946) e C. Murciaux, René d'Anjou, peintre, poète et mystique (« Table Ronde », 1961).

<sup>8.</sup> Cfr. H. Hauvette, op. cit., p. 140 n. 2.

<sup>9.</sup> Cfr. E. Ornato, La prima fortuna del Petrarca in Francia (« Studi Francesi », « (1961), pp. 201-217 e 401-414) che analizza in particolare l'influenza del Petrarca sulla formazione di Jean de Montreuil. Per uno sguardo d'insieme, non molto approfondito ma assai utile, ricordiamo anche le pagine di C. Pellegrini, Il Petrarca nella cultura francese (« Rassegna di Letterature Moderne » I [1946], pp. 75-84).

<sup>10.</sup> f.f. 588. Cfr. L. Delisle, Notes sur un ms. des poésies de Pétrarque rapporté d'Italie en 1494 par Charles VIII, in «Bibliothèque Ecole des Chartes» LXI (1890), p. 450.

II. Le edizioni dei Triumphes da me sconosciute sono: Parigi 1514, 1519, 1520, 1539, 1554 (le ultime due illustrate); Lione 1531 (illustrata: cfr. BAUDRIER, Bibliographie Lyonnaise, v, pp. 373-374). Sulla fortuna dei Trionfi in Francia non conosco studi italiani posteriori a quello di G. Bertoni, I «Trionfi» del Petrarca in Francia, in Poesie, leggende, costumanze del Medio Evo (Modena 1917), pp. 271-289; ancora utili sono pure le note di F. Flamini (Studi di letteratura italiana e straniera, Livorno 1895, p. 450 e pass.). Per gli studi francesi recenti, cfr. Golenischeff-Koutousoff, La première traduction des «Triomphes» de Pétrarque en France, in Mélanges Hauvette (Parigi 1934).

mo e tutti lo conoscono o almeno se ne dicono profondi conoscitori. 12

Andrà ricordato che questa ascesa della notorietà del Petrarca è fenomeno che ha connotazioni europee e in ogni caso franco-italiane. Non solo in Francia, cioè, il Petrarca si affaccia cosí perentoriamente alla ribalta nel corso del Cinquecento, ma anche e soprattutto in Italia. Se dobbiamo prestare credito alle cifre fornite dalla collezione di edizioni petrarchesche riunite da Willard Fiske (e che costituisce uno dei vanti della biblioteca dell'Università di Cornell, nello stato di New York), mentre le edizioni quattrocentesche del Petrarca (partire dalla prima, realizzata nel 1470) sono una trentina, le edizioni cinquecentesche raggiungono la cifra di 140, di cui ben 64 realizzate nell'arco di 25 anni, tra il 1537 e il 1565.13 Se si pensa che durante tutto il XIX sec. si avranno complessivamente 204 edizioni del Petrarca (contro le 140 del XVI sec.) si ha l'indicazione concreta dell'enorme fortuna del poeta nel Cinquecento. Non vi è infatti possibilità di ragguaglio tra le 140 edizioni del '500, che vanno ad un pubblico ristretto e di veri amatori, e le 200 edizioni dell'Ottocento, che sono il prodotto di una editoria industrializzata e si rivolgono ad un mercato dilatato al mondo dell'erudizione e della scuola. La promozione del Petrarca nel Cinquecento è dunque fenomeno solo parzialmente legato all'invenzione della stampa e allo sviluppo dell'editoria: esso sottolinea con la perentorietà che posseggono le affermazioni confortate dalle statistiche una circostanza di cui abbiamo la riprova per molte altre vie, e cioè che solo il Cinquecento è stata la vera, grande stagione del petrarchismo.

Toccherà agli uomini della Pléiade di realizzare quella incorporazione dell'insegnamento che è possibile trarre dall'esperienza poetica petrarchesca nel mondo letterario francese. I modi e le strade a tal fine seguite non possono essere investigati qui <sup>14</sup> per ovvie ragioni: ci si limiterà a ricordare che uno dei risultati dell'operazione sarà l'acclimatazione (e tutti sanno quali frutti rigogliosi ne siano poi venuti) del sonetto in terra di Francia. Imitazione del Petrarca e adozione di questo nuovo metro vanno infatti di pari passo,<sup>15</sup> e sarà solo quando, grazie all'opera degli uomini della Pléiade, il sonetto farà il suo ingresso trionfale nella poesia francese cinquecentesca (l'Olive di J. Du Bellay, il primo canzoniere francese, è del 1549-50; i sonetti scritti da Ronsard a partire dal 1552 sono centinaia; Tyard, Baïf, Belleau, Jodelle, Peletier, Magny e tutti gli altri seguiranno senza soluzione di continuità) che l'imitazione del Petrarca e dei petrarchisti prenderà quel carattere che dà risonanze inconfondibili all'opera dei poeti del gruppo di Ronsard.

Può essere interessante ricordare che non vi è elogio esplicito del Petrarca nella *Défense* (1549) di Du Bellay: non un elogio diretto del tipo di quello, ad esempio, che è indirizzato all'Ariosto, proposto come perfetto esempio di moderno poeta epico (« un Arioste italien, que j'oserais (n'était la sainteté des vieux poèmes) comparer à un Homère et Virgile », II, 5). Petrarca, nello stesso capitolo, deve accontentarsi di molto meno: tra le raccomandazioni rivolte al « poète français » che voglia illustrare e arricchire la propria letteratura, vi è quella di avvalersi del sonetto (« Sonne-moi ces beaux sonnets, non moins docte que plaisante invention italienne »), e a questo proposito ricorre il nome del Petrarca come possibile modello: « Pour le sonnet donc tu as Pétrarque et quelques modernes italiens ». <sup>16</sup> Il Petrarca, dunque, ma non solo lui, e si è sensibili alla sfuma-

<sup>12.</sup> Un quadro particolarmente convincente della profonda interpretazione della cultura francese e italiana del Cinquecento emerge dai lavori di E. Picor (cfr. in particolare Les Français italianisants au XVIe s., Parigi 1906-1907, 2 vol., e Des Français qui ont écrit en italien au XVIe s., « Revue des Bibliothèques », 1898-1901).

<sup>13.</sup> Queste indicazioni si ricavano dal catalogo di M. Fowler (Catalogue of the Petrarch Collection [...], Oxford 1916), largamente utilizzato dall'Hauvette, op. cit., pass.

<sup>14.</sup> Ci limitiamo a segnalare gli studi fondamentali sull'argomento, M. Pieri, Pétrarque et Ronsard ou de l'influence de Pétrarque sur la Pléiade française (Marsiglia 1896); J. Vianey, Le Pétrarchisme en France au XVIe siècle (Parigi 1909), nonché l'interessante saggio di A. Pauphilet, Sur des vers de Pétrarque (Mélanges Hauvette, Parigi 1934, pp. 113-121).

<sup>15.</sup> Cft. J. VIANEY, Marot et le premier sonnet français (R.H.L.F., 1920, pp. 538-547); Id., Les origines du sonnet régulier (R.R., 1903, pp. 74-93); H. VAGANAY, Le sonnet en Italie et en France au XVIe siècle (Lione 1902-1903, 2 vol.: si tratta di una accurata bibliografia di tutti i volumi pubblicati in Italia e in Francia che contengono sonetti).

<sup>16.</sup> Défense, 11, 5 e 4 (ed. S. F. BARIDON in La Pléiade française. Choix de textes, Milano 1948), pp. 33 e 32.

tura. Ma se non vi è elogio esplicito del Petrarca nella *Défense*, ve ne è uno indiretto che risulta, forse per questo, ancor piú clamoroso. Sviluppando, nel cap. 5° del suo libro I, la nota polemica contro la traduzione (non è legittimo tradurre i poeti, le traduzioni sono tutte goffe e infedeli), Du Bellay la fa culminare con un'argomentazione destinata a imporre silenzio a qualsiasi avversario: e qui ricorre il nome del Petrarca:

Et ce que je dis des langues latine et grecque se doit réciproquement dire de tous les vulgaires, dont j'alleguerai seulement un Pétrarque, duquel j'ose bien dire que si Homère et Virgile renaissant avaient entrepris de le traduire, ils ne le pourraient rendre avec la même grâce et naîveté qu'il est en son vulgaire toscan.<sup>17</sup>

Verso la metà del secolo verrà fatto naturale a Thomas Sébillet nel suo *Art poétique* (1548) di definire il Petrarca « le prince des poètes italiens »; <sup>18</sup> allo stesso modo, Ronsard non troverà elogio migliore per Du Bellay, che ha pubblicato nel 1550 la sua *Olive*, che salutare la riapparizione nel suo amico de « l'âme de Pétrarque ».

Per tornare all'elogio, testé citato, di Du Bellay — elogio invero straordinario, e raro sotto la sua penna, con il quale il Petrarca è assimilato alle glorie consacrate dell'antichità, a quegli scrittori sommi che non si discutono ma solo si ammirano — va aggiunto che il poeta francese cosí prosegue: « quelques-uns de notre temps ont etrepris de le faire parler français ». Siamo nel 1540, a chi pensa dunque Du Bellay? Con ogni probabilità egli è a conoscenza della pubblicazione, avvenuta l'anno precedente a Parigi, di un libretto dal titolo: Laure d'Avignon. Au nom et adveu de la Royne Catherine de Médicis, royne de Françoys par Vasquin Philieul de Carpentras (Parigi, J. Gazeau, 1548), che contiene la traduzione di 196 sonetti del Petrarca; ma non è da escludere che pensi anche ad altri scrittori contemporanei che, con minori ambizioni e in un ambito piú ristretto, si

erano cimentati già da qualche anno nella traduzione delle *Rime*. Si tratta in particolare di Jacques Peletier du Mans, che pubblica nel 1547 nelle sue *Oeuvres poétiques* la traduzione di dodici sonetti di Petrarca,<sup>20</sup> e sopratutto di Clément Marot, al quale va il merito di avere per primo tentato una traduzione del Petrarca, fin dal 1534.

Non prenderemo in considerazione, in questa nostra rapida rassegna, né le traduzioni del Phillieul (che saranno completate alcuni anni dopo e daranno luogo alla pubblicazione di *Toutes les oeuvres vulgaires de François Pétrarque*, in 4 libri, apparse ad Avignone nel 1555)<sup>21</sup> né quelle di Jacques Peletier, ma ci limiteremo ad una rapida analisi delle traduzioni di Marot.

Clément Marot, poeta di corte dalla vita movimentata (sono noti i suoi imprigionamenti per intemperanze nei confronti degli arcieri del re, o per i suoi atteggiamenti non conformistici, come pure le sue ripetute « fughe » all'estero, in Italia, ove trova rifugio alla corte di Renata di Francia, duchessa di Ferrara, a Ginevra, ove soggiorna per qualche tempo nell'« entourage » di Calvino, a Torino, dove finirà col morire), ha soprattutto colpito la posterità per il taglio spigliato e quasi sbarazzino di certi suoi componimenti (epigrammi ed epistole in versi, in massima parte) o per l'intonazione tra il sensuale e il faceto di certe poesie d'amore (si pensi ai « blasons » del corpo femminile, sorta di concorso poetico nazionale, organizzato per l'appunto da Marot e da Maurice Scève, e che vede una frotta di poeti scendere in lizza per celebrare, ciascuno, una parte del corpo femminile, dai capelli ai piedi). La tonalità di questa poesia di Marot è molto caratteristica e segna in qualche modo una data nella storia letteraria, come è assai chiaramente indicato dalla nascita di un apposito aggettivo (« marotique », per l'appunto) per designare un temperamento, una tecnica, quasi un criterio di approccio alla realtà.

Personalità complessa, questa di Marot, in realtà, e che appare indebito racchiudere nella formula che pure solitamente gli si applica, di poeta disinvolto e « badin »: come è ben sottolineato

<sup>17.</sup> Ed. cit., p. 15.

<sup>18.</sup> Cit. da H. CHAMARD nell'art. Sonnet, in Dictionnaire des Lettres Françaises - Scizième Siècle (Parigi 1951).

<sup>19.</sup> Descritto dal VAGANAY, Le Sonnet, op. cit., pass. Al Phillieul ha consacrato un articolo il Picot, Les Français italianisants, op. cit., II, pp. 43-48.

<sup>20.</sup> Il Peletier traduce i seguenti sonetti delle Rime: 2, 74, 75, 132, 134, 163, 164, 267, 274, 276, 285, 314.

<sup>21.</sup> Un esemplare nella B. N. di Parigi (Rés. Yd 1154). Non conosco studi specifici su questa traduzione del Petrarca che la sua stessa data segnala all'attenzione degli studiosi.

dalle sue inquietudini di carattere spirituale (è compromesso nel famoso affare dei « placards » contro la messa, affissi nel 1534 per tutta la Francia e fin sulla porta della camera da letto del re, e per questo deve fuggire in Italia; nel 1542, dopo l'esecuzione del suo amico Etienne Dolet, prende nuovamente la fuga, questa volta in direzione di Ginevra), che si manifestano anche nella sua opera letteraria (Marot è l'autore di una traduzione francese del salterio, da lui lasciata interrotta e che sarà completata da Théodore de Bèze, adottata ufficialmente dalla chiesa riformata ginevrina e da tutto il protestantesimo di lingua francese). La traduzione del Petrarca non è ultimo dato sconcertante nell'attività di questo poeta pieno di contrasti, la cui personalità non si lascia penetrare facilmente."

La prima traduzione petrarchesca realizzata da Marot risale agli anni intorno al 1530. Essa appare infatti nella Suite de l'Adolescence Clémentine, il secondo volume di versi di Marot, pubblicato nel 1534 e che raccoglie la sua produzione anteriore all'esilio. Si tratta della Canzone 323 delle Rime, la cosidetta canzone delle sei visioni, presentata con il titolo di « Chant des visions de Pétrarque translaté de italien en françoys par le commandement du Roy ».

Che il poeta abbia voluto legare il nome del re di Francia (si tratta di Francesco I) a questa impresa può sorprendere a prima vista: si pensa subito ad un gesto di cortigianeria. Le cose, tuttavia, sono forse meno semplici: nel senso che abbiamo la prova per altra via del fatto che Francesco I portava un interesse personale assai vivo alla poesia del Petrarca. Il re cavaliere, come è noto, si dilettava di letteratura e non sdegnava di coltivare egli stesso la poesia (come altri membri della sua famiglia); e dall'album personale dei suoi versi, ritrovato nel XIX sec. dal Champollion-Figeac, apprendiamo che, almeno una volta, il re si è cimentato personalmente nella non facile impresa di adattare un sonetto del Petrarca (il n. 61 delle Rime) in versi francesi. Il re non tenta neppure di usare per la sua traduzione il sonetto, e cioè un metro praticamente sconosciuto in quel momento in

Francia, e ricorre ad un metro piú tradizionale per il mondo francese, il « rondeau »: il risultato cui giunge è curioso e gustoso ed ha quanto meno il pregio dell'originalità. È senza dubbio un segno supplementare della fama grandissima del poeta italiano ed un singolare gesto di omaggio il fatto che autore di un simile tentativo sia stato il re di Francia in persona.<sup>24</sup>

Parrebbe comunque acquisito il fatto che Marot si interessa per la prima volta al Petrarca a seguito di una sollecitudine alla quale non può sottrarsi: e le cose debbono veramente essere andate cosí se si pensa a quanto dissonanti siano rispetto ai moduli consueti della poesia di Marot, che conosciamo attraverso l'Adolescence clémentine, la malinconia preziosa, il sottile ordito di artifici fantastici e piú ancora quel finale desiderio di morte su cui è costruita la canzone petrarchesca.

Dopo il 1534, come abbiamo già ricordato, Marot abbandona la Francia e per circa due anni peregrina attraverso l'Italia, soggiornando in modo particolare a Ferrara e a Venezia. È certamente durante questo soggiorno, in un paese, già lo abbiamo ricordato, tutto pervaso di fervore petrarchista, che Marot si avvicina nuovamente, e questa volta autonomamente al Petrarca, e che matura la decisione di tentare un adattamento di un manipolo di versi dalle *Rime*. Non sappiamo quando esattamente e dove l'impresa sia stata portata a termine, in quanto le breve « suite » di sei sonetti petrarcheschi che Marot ha tradotto sarà pubblicata solo dopo la morte del poeta, nella prima edizione postuma delle sue opere data alle stampe a Lione nel 1544, solo pochi mesi dopo la sua scomparsa.

Malgrado le sue dimensioni, l'opera compiuta da Marot merita attenta considerazione. Non vi è dubbio che la breve serie dei sei sonetti da lui predisposta è stata realizzata sulla scorta di un preciso intendimento, che non è impossibile penetrare e cui non disdice l'appellativo di ambizioso. Marot non sembra aver mirato soltanto a dare qualche campione della poesia del Petrarca tradotta in francese: pare lecito pensare che egli si sia posta preli-

<sup>22.</sup> La bibliografia su Marot è vastissima. Per un primo approccio rimandiamo al nostro L'Età del Rinascimento in Francia (Milano 1968), pp. 55 e 661-662. 23. Cfr. F. Maggini, La canzone delle visioni, « Studi Petrarcheschi » 1 (1948), pp. 37-50.

<sup>24.</sup> Il « rondeau » di Francesco I è stato pubblicato per la prima volta dal Champollion-Figeac (*Poésies de François Ier* [...], Parigi 1847, p. 50) e successivamente in una recensione piú accurata da L. Dorez (*François Ier et la « Commedia »*, nel vol. *Dante. Mélanges de critique et d'érudition*, Parigi 1921, pp. 112-113).

minarmente la questione della struttura delle *Rime*, da lui intese come un'opera unitaria, che sviluppa un discorso poetico ed umano coerente. Senza pretendere di riassumere questo discorso, che si dilunga attraverso centinaia di componimenti, mediante sei sonetti soltanto, il poeta francese ha posto tuttavia molta cura nel cercare di non spezzarne il filo: si è sforzato, perciò, di calarsi nella struttura dell'opera petrarchesca, che ha tentato in qualche modo di richiamare nella sua breve silloge. Per questo ha rispettato nella sua traduzione la progressione, che non è solo numerica ma ideale, dell'originale, ed ha anche cercato di riprodurne la simbolica simmetria (i primi tre sonetti sono tolti dalla prima parte delle *Rime*, « In vita di Madonna Laura », gli ultimi tre dalla seconda, « In morte di Madonna Laura »: la distinzione in queste due sezioni del canzoniere petrarchesco rivestiva, agli occhi dei lettori cinquecenteschi, una grande importanza).

La sua risulterà quindi, entro certi limiti, ma comunque secondo le sue intenzioni, una traduzione per cosí dire « tematica »: si è trattato, per il poeta francese, di cogliere certe articolazioni importanti del discorso poetico petrarchesco, certi nodi significazionali particolarmente illuminanti, e di tentare conseguentemente di renderli, per tentare di riprodurre, in un condensato ad un tempo chiaro e allusivo, coerente ed emblematico, questo denso messaggio. Questa interpretazione aiuta a chiarire i criteri della scelta dei vari sonetti: il 1°, ovviamente, che apre la raccolta e fornisce, per cosí dire, il motivo fondamentale di tutta l'opera (il poeta racconta la sua avventura umana e canta i suoi « errements »); il 161, che presenta in termini particolarmente splendidi l'oggetto e la causa di questi errori e postula per ciò stesso, per il poeta, una possibilità di perdono; il 248, che riprende e approfondisce questo concetto fino a denunciare una incapacità del poeta di fronte all'assunto, e aggiunge al tempo stesso un nuovo tema, il raggelante timore che viene da un oscuro presagio di morte. Nella seconda parte il dramma è consumato e il discorso ristagna nei toni uggiosi dell'elegia funebre; nel 338 Laura è morta ormai, il sole si è spento e la terra è un deserto, l'invettiva alla morte si innalza anche più netta e violenta nella traduzione francese che non nell'originale; il sonetto 346 è l'apoteosi di Laura salita al cielo, là essa aspetta il poeta ed implicitamente lo sprona a raggiungerla; il sonetto 348 infine segna un ritorno alla

posizione iniziale come se con un ideale movimento circolare il discorso si fosse concluso: il poeta richiama la causa dei suoi errori (l'amore, la bellezza irresistibile di colei che amò) ribadendone il carattere fatale; piange sul suo attuale abbandono ma al tempo stesso cerca conforto nella speranza di un celeste ricongiungimento in cui tutta la sua storia sia, in un certo modo, riscattata.

Aggiungiamo che al servizio di questo suo assai interessante tentativo di lettura dell'opera petrarchesca Marot metterà un grande mestiere poetico. Con questi suoi sonetti, che sono tra i primi prodotti dalla poesia francese, egli avrà non soltanto il merito di aver acclimatato in Francia un nuovo metro promesso ai piú straordinari destini, ma anche la fortuna di inventare lo schema ritmico che sarà un giorno chiamato del sonetto « regolare » (tre rime nelle due terzine CCD + EED) per essere stato usato sistematicamente da Ronsard (e poi via via, fino dal Parnassiani), ma che altro non è se non una sua originale creazione, molto diverso da quello dei sonetti italiani contemporanei e da quello usato nei sonetti petrarcheschi che egli prende a modello.<sup>25</sup> Chi poi volesse osservare che Marot traduce gli endecasillabi petrarcheschi in decasillabi, usando cioè il tipico « vers héroïque » della tradizione francese medievale, e volesse far appunto al poeta di Cahors di non essere riuscito a trapiantare in Francia l'endecasillabo, potrà forse essere indotto ad attenuare il suo eventuale giudizio negativo dalla riflessione che neppure a Baudelaire è riuscito veramente di trasferire nella lirica francese questo tipico verso della tradizione italiana.26

<sup>25.</sup> Non si registrano esitazioni negli autori di sonetti francesi per quanto concerne le rime delle due quartine: fin dalle origini, esse sono sempre e solo due, disposte secondo lo schema AB AB/ AB AB (rime baciate). Per quanto concerne le rime delle due terzine, invece, si assiste ad una moltplicità di tentativi e di proposte, che traduce una certa esitazione. Marot e Peletier proporranno, rispettivamente, uno schema ritmico su tre rime, cosí disposte: CCD / EED (Marot), CCD / EDE (Peletier), ma il loro esempio non farà testo in un primo tempo e Du Bellay, ispirandosi a modelli italiani, proporrà numerose soluzioni, articolate su due sole rime. Gli altri poeti della Pléiade cercheranno proprio su questo punto di dare prova di originalità, sforzandosi di elaborare gli schemi piú diversi, sia su due che su tre rime. Sarà l'intervento di Ronsard che adotterà (se pure dopo qualche incertezza) lo schema di Marot (e, con minore frequenza, quello di Peletier) a far attribuire a queste due forme di sonetto l'appellativo (e il valore normativo) di « sonnets réguliers ».

<sup>26.</sup> Il suo esempio sarà ripreso solo da Verlaine, senza risultati veramente probanti.

Il tentativo di Marot servirà da modello per Jacques Peletier che come già si è detto, qualche anno dopo, nel 1547, darà a sua volta una nuova breve silloge di sonetti petrarcheschi (dodici, per la cronaca, inseriti nelle Oeuvres poétiques, apparse a Parigi in quell'anno); anche Peletier tenta una traduzione « tematica », rispettando nella sua scelta l'ordine della disposizione originale e seguendo la scansione tradizionale « In vita » e « In morte di Madonna Laura » (sette sonetti sono tolti dalla prima e cinque dalla seconda parte delle Rime). A parte si colloca invece l'impresa, che abbiamo già evocata, di Vasquin Phillieul, scrittore meridionale di formazione giuridica, ma che finirà la sua vita in qualità di canonico della chiesa di Carpentras: benché il suo volumetto Laure d'Avignon, che contiene 196 sonetti tolti dalle Rime, appaia nel 1548 a Parigi, esso non eserciterà nessuna vera influenza, e allo stesso modo presto sepolta nell'oblio sarà la sua traduzione di tutte le opere volgari del Petrarca (compresi perciò anche i Trionfi) che appare nel 1555. La localizzazione geografica di questa traduzione (ad Avignone), assai eccentrica rispetto al centro riconosciuto della vita letteraria contemporanea, aiuta a comprendere ma non spiega veramente l'indifferenza che circonda l'impresa del Phillieul. Bisogna fare appello, per questo, a considerazioni di carattere estetico, alla mancanza di smalto di questa traduzione del Phillieul; ma piú ancora al fatto che, con il 1549, comincia la pubblicazione della grande serie dei « canzonieri » francesi, dovuti a Du Bellay, a Tyard, a Ronsard, a Magny, a Bellau e a tutti gli epigoni, come già si è detto. È in questi poeti che Petrarca troverà, non tanto dei traduttori (anche se Ronsard e tutti i suoi amici hanno talvolta tradotto alla lettera alcuni sonetti di Petrarca), quanto degli emuli; saranno costoro che si assumeranno il compito di far passare, in forme largamente originali, il succo vitale della poesia petrarchesca nella nuova lirica francese nata dalla rivoluzione del 1550.

L'analisi della tecnica di traduzione impiegata da Marot richiederebbe uno spazio maggiore di quello che ci è accordato qui. Sia perciò consentito, in guisa di conclusione, solo un rapido accenno limitatamente ad un solo sonetto, il primo della « suite » composta da Marot, ed il primo del Canzoniere petrarchesco. Senza che si possa affermare che ne avesse avuto conoscenza, Marot mostra di sapere applicare la teoria generale della traduzione messa a punto alla fine del Trecento da Laurent de Premierfaict, il primo traduttore francese del Boccaccio, e che può essere sintetizzata in una frase, compito del traduttore dovendosi intendere quello di rendere « le trop bref en plus long et le plus obscur en plus clair langage ».<sup>27</sup> Troppo stretti, inoltre, risultano essere stati i rapporti tra Marot e Etienne Dolet, autore del primo trattato teorico in lingua francese sulla traduzione apparso nel 1540 <sup>28</sup> perché si possa ammettere che il nostro poeta si sia accinto alla sua traduzione del Petrarca non sorretto da una precisa coscienza critica e metodologica.

Il Premierfaict, come abbiamo testé ricordato, assegnava al traduttore funzioni duplici e parallele, di amplificazione e di semplificazione e su questo stretto sentiero, delimitato da istanze apparentemente antitetiche, lo invitava ad inoltrarsi. Un raffronto tra l'originale e la traduzione del sonetto che abbiamo scelto ci illuminerà circa la strada seguita da Marot. Alla amplificazione egli ha sempre preferito la semplificazione, sacrificando in genere ogni forma di ridondanza, di « sfumato » poetico del testo petrarchesco. Cosí « in rime sparse (v. 2) dà luogo a « mes rythmes »; il « mio primo giovenile errore » (v. 3) diviene « en erreur ma jeunesse passoye »; « al popol tutto / favola fui » (v. 9) viene reso « fuz au peuple passetems »; « onde sovente / . . . meco mi vergogno » (v. 10), con « dont à part moy honte . . . me ronge »; ed anche il « breve sogno » finale (v. 14) è tradotto con un piú semplice « n'est que songe ».

Verrebbe fatto di pensare ad una sorta di caccia, da parte di Marot, alla ridondanza, ma in realtà il suo modo di procedere è meno semplice. Marot conosce infatti la tecnica della « amplificatio » e non esita a ricorrervi: « ma ben veggio or » (v. 9) dà luogo a « si voy-je bien maintenant et entens », con una duplicazione dell'immagine e l'aggiunta di una rima interna rafforzativa; il « mi vergogno » del v. 11 ha diritto ad una traduzione quasi risonante (« honte le coeur me ronge »), ed un analogo

<sup>27.</sup> Su Laurent de Premierfaict cfr. il nostro L'Età del Rinascimento, op. cit., pp. 183-185, e sopratutto la serie di articoli che gli è stata consacrata da una studiosa americana, P. M. Gathercole, in « Filologia Romanza » xxvi (1954), « Italica » xxtii (1955) e « Modern Language Quaterly » 1956, 1958, 1960, 1962.

<sup>28.</sup> La manière de bien traduire d'une langue en autre [...] (Lione 1540).

svolazzo è riservato ad Amore (« ove sia chi per prova intenda amore », v. 7: « où l'on congnoist amour, ce faulx garçon »).

Sarà piú opportuno parlare, nel caso del poeta francese, di tipica connotazione spirituale, di opzione irreversibile per una musicalità esatta, per una genialità misurata, lucida, in qualche misura razionale che lascia ben poco spazio per l'aura tipica della lirica petrarchesca, cosí ricca di poetica imprecisione. Troppo facile, naturalmente, definire anti-poetico questo bisogno invincibile e ben caratteristico di una mentalità e di una cultura, di conciliare ispirazione e chiarezza, pathos e razionalità. Comunque, nel caso di Marot, sembra che si possa parlare di intervento sistematico, che abbedisce ad un orientamento cosciente e preciso.

Ne abbiamo la riprova fin dal primo verso. Le « rime sparse » del Petrarca, su cui pesa un vago sospetto di pleonasma, non trovano grazia agli occhi del poeta francese, che preferisce lorò una parola, « rythme » (anziché vers, rimes) che suona oggi deliziosamente arcaica, ma che era al contrario, in quegli anni, un freschissimo neologismo.<sup>29</sup> La ricerca lessicale si accompagna ad una ricerca formale non meno attenta, che conclude alla proposta di una traduzione assonanzata, oltre che alla sostituzione di una metafora (« rime sparse ») con un'altra (« rythmes », di senso considerevolmente diverso.

Abbiamo già segnalato la cancellazione, nella traduzione di « in sul mio primo giovenile errore », v. 3, di ogni contorno di approssimazione, di sovrabbondanza imprecisa, che conferisce peraltro una determinata portata all'espressione petrarchesca, a profitto di un enunciato dai contorni esatti e perfin crudi, in cui quanto era implicito nel pensiero del poeta italiano — la deplorazione un tantino ambigua dei propri trascorsi — viene evidenziato con un rigore quasi moralistico. Le stesse osservazioni potrebbero ripetersi a proposito della traduzione di quel « quand'era in parte altr'uom », v. 4, reso con « n'estans pas moy mais bien d'autre façon »: anche qui la traduzione precisa e perciò stesso appesantisce il giudizio lasciato prudentemente nel vago nell'espressione italiana.

Una maggiore attenzione merita invece la traduzione della

seconda quartina, che comporta un intervento piú accentuato del traduttore e parziale sconvolgimento dell'ordito stesso del discorso dell'originale italiano (un verso, il 6, non è neppur tradotto). Il francese infatti rende la costruzione più diretta e trasporta il verbo principale (« spero trovar pietà »), rimandato nell'originale fino al v. 8, all'inizio del periodo (« trouver m'attens », v. 6), facendolo poi seguire dai complementi e dalle subordinate; ma opera anche un intervento più rilevante condensando « il vario stile ond'io piango e ragiono fra le vane speranze e il van dolore » in un unico verso, « des vains travaux dont feis rythme et chanson »: dove non sai se la ricerca puramente estrinseca di una simmetria formale appariscente abbia preso la mano al traduttore, o se piuttosto questi non abbia inteso rigorosamente escludere dal suo sonetto ogni indulgenza verso quell'immagine, sostanzialmente barocca, di parola e pianto mescolati e confusi. Proprio questa condizione, si direbbe, di incomposto tumulto sentimentale, di conflitto irrisolto tra speranza e disperazione, tra certezza e illusione, che si configurava, nel linguaggio petrarchesco, in termini altamente poetici e di innegabile bellezza, viene sacrificata — deliberatamente? — dal poeta francese che ancora una volta semplificando risolve in termini sostanzialmente moralistici il conflitto implicito nella situazione (« de vains travaux »: il travaglio sul quale con evidente compiacenza il Petrarca indugia e che cerca di definire con pennellate successive, con annotazioni a volte chiaramente pleonastiche, come nel v. 6, tutto ciò, in sostanza, merita la definizione di cosa vana).

Non ci si discosta da questa linea negli altri interventi di Marot che è possibile segnalare nel proseguimento della sua traduzione: il « mi vergogno » del v. 11 è reso con « honte le coeur me ronge », che pare allusivo ad una condizione psicologica assai più drammatica di quella configurata nell'originale e che anche in questo caso fa registrare uno spostamento dell'asse del discorso verso una maggiore assunzione, da parte del poeta, di una responsabilità di ordine morale. A proposito di quel « mio vaneggiar » del v. 12, reso con « mon vain exercice », sembraritornare invece la congenita diffidenza del poeta francese verso quegli stati psicologici intermedi, di cui si compiace in Petrarca, che segnano un parziale obnubilarsi della ragione, un confondersi dei sentimenti e della volontà; al « vaneggiamento » del poeta

<sup>29.</sup> È attestata per la prima volta nell'Art de Rhétorique di P. Fabbri, nel 1520. Cfr. Dauzat, Dict. Etym., ad v.

italiano, che comporta certo deplorazione di un simile stato, ma solo in forma blanda, viene opposto « vain exercice », l'ammissione senza mezzi termini della vanità di un simile modo di essere.

L'analisi della traduzione, insomma, fa risaltare la netta diversità di nerbo e di timbro del linguaggio poetico dei due autori, ed è proprio quel che abbiamo chiamato lo « sfumato » del discorso petrarchesco, quel dire in parte e in parte suggerire, quel parlare leggermente « a latere », invitando il lettore a colmare gli iati con la sua fantasia o la sua sensibilità, che il poeta francese non sa o non vuole recepire. Se ne vuol dare come ultimo esempio quella felice crasi con la quale Marot rende i versi 12-13, « vergogna è il frutto / e il pentersi e il conoscer chiaramente », che danno luogo ad un solo, martellante decasillabo, « c'est repentance avec honte et notice ».

Diversità di temperamento poetico, ma forse anche (e il discorso si fa allora più interessante) diversità di concezione della poesia. Resta il fatto che le traduzioni di Marot possono in molti casi passare per esemplificazioni scolastiche della tesi, cara agli uomini della Pléiade, secondo la quale è impossibile tradurre i poeti. A questo punto, ognuno può concludere secondo le proprie preferenze: che quanto vi era di non detto, ma solo di suggerito e di accennato, e cioè di veramente poetico, nel sonetto italiano, è rimasto nell'originale; o che la nuova costruzione, proposta da Marot è qua e là piú chiara e sciolta, certo piú organica. Il conflitto inevitabile tra fantasia e comprensibilità, tra indicibile poetico e significato concluso non poteva certo essere risolto dall'impresa — pur cosí meritevole per tanti aspetti — del poeta di Cahors.

ENEA BALMAS

# 30. Cfr. Défense, 1, 6: Des mauvais traducteurs et de ne traduire les poètes.

#### SULLE PRIME TRADUZIONI SPAGNOLE DI SONETTI DEL PETRARCA

È ben noto che risonanze dei sonetti petrarcheschi si trovano nella penisola iberica assai precocemente, nei *Sonetos fechos al itálico modo* del marchese di Santillana, morto nel 1458. In un manoscritto appartenutogli <sup>1</sup> troviamo la prima traduzione di un sonetto petrarchesco, il 148 *In vita*, che comincia:

Non Tesin, Po, Arno, Adige e Tebro.

Tale traduzione, tuttavia, costituí un fatto isolato; le circostanze che la caratterizzano (è in appendice ad un manoscritto della Divina Commedia, utilizza pagine restate bianche dello stesso, ha un lungo commento che dimostra interesse piuttosto per l'idrografia che per gli aspetti letterari della composizione) ne riducono il significato. Ancora nei primi decenni del Cinquecento, non si pensava a traduzioni di sonetti, ma ad imitazioni piú o meno competitive. Garcilaso e Boscán, come d'altra parte il portoghese Francisco Sá de Miranda, che ancor prima di Garcilaso, negli anni 1521-6, fu in Italia, e poi introdusse le forme metriche italiane, tra cui il sonetto, in Portogallo, non ci hanno lasciato alcuna traduzione di sonetti del Petrarca, o d'altri.

1. Si tratta del ms. 10186 della B. N. di Madrid, fol. 196: « Soneto que fizo Micer Francisco, por el grand desseo que auía de obtener la poesía, afirmando que otro deleyte o bien temporal no lo podrian tanto contentar la sitibunda voluntad suya. E fabla de amor metaphoricamente entendiendolo de lo suso dicho ». Segue il sonetto in italiano, la traduzione e un lungo commento, che nessuno, che io sappia (nemmeno Mario Schiff, La bibliothèque du Marquis de Santillane, Paris 1906, p. 276, che dà una precisa descrizione del ms.), ha pubblicato. Il traduttore, a dire il vero, non ha compreso molto, e non molto ha compreso il commentatore, che verosimilmente si identifica col traduttore. Il primo verso è tradotto: « Non ha asi en po cierto arno adige o tebero », e il commento (197 r) conferma che non sono stati individuati come nomi di fiume « Tesin » c « Varo ». Viceversa al v. 6 (tradotto, se ben ho letto il ms., « non odra habete mas fagio o girebro ») il commentatore interpreta « faggio » e « genebro » come nomi di fiumi. A quanto sembra, al commentatore interessava soprattutto (cosí egli conclude) che il Petrarca « auia leido muchos y diuersos cosmographos y auia en prompto la recordaçion dellos ».

La storia delle traduzioni sistematiche del Petrarca volgare in verso, in castigliano, comincia con la traduzione, in versi de arte mayor, dei Trionfi, dovuta ad Antonio de Obregón e pubblicata nel 1512, e quindi nel 1526, nel 1532 e nel 1542. Nel 1554 Hernando de Hoces pubblicò un'altra traduzione dei Trionfi, questa volta « en la medida y número de versos que tiene en el toscano », cioè in terzine. Questa traduzione ebbe una ristampa, nel 1581. Evidentemente, Hernando de Hoces interpretava il disagio dei lettori spagnoli, dopo l'introduzione dell'italianismo metrico da parte di Boscán e di Garcilaso, di fronte ad un testo in verso italiano tradotto in verso non italiano. Nel 1549 era stata pubblicato, tradotto in ottave, l'Orlando furioso: la traduzione, di Jerónimo Urrea, stava avendo un grande successo.<sup>2</sup>

FRANCO MEREGALLI

In quegli anni si affermò anche l'idea di una sistematica « translación del toscano » in spagnolo di sonetti. In questo, la Francia precedette di alcuni anni la Spagna. È vero che nel 1520 un Hernando Díaz tradusse in verso de arte mayor il sonetto petrarchesco S'amor non è, insieme ad altre poesie del Petrarca (le traduzioni sono andate perdute),3 e che quindi egli precedette Clément Marot, che tradusse sei sonetti del Petrarca presumibilmente durante o dopo la sua permanenza a Ferrara degli anni 1535-6; ma è anche vero che la prima traduzione sistematica del Canzoniere in francese, quella di Vasquin Filieul, fu pubblicata ad Avignone nel 1555, dodici anni prima della traduzione de Los sonetos, mandriales y sextinas del Gran Poeta y Orador Francisco Petrarca, avvenuta a Ferrara nel 1567 e dovuta a « Salusque lusitano ».

Se guardiamo piú da vicino le circostanze di queste prime traduzioni scopriamo aspetti singolarissimi. Come abbiamo detto, Clément Marot, protestante e traduttore di salmi, risiedette per qualche tempo a Ferrara. Non a caso: a Ferrara era duchessa regnante (lo fu dal 1528 al 1559, data della morte di Ercole II suo marito) Renata di Francia, protettrice di avversari del cattolicesimo romano. Orbene: Salusque lusitano era un ebreo portoghese. Nel 1553 i marranos erano stati autorizzati da Ercole

II a ridiventare ebrei. L'istituzione della Inquisizione portoghese ad opera di Giovanni III, nel 1547, aveva determinato una fuga di marranos portoghesi, e la famiglia Usque venne dal Portogallo a Ferrara.4

Appare dunque chiaro che la traduzione dei sonetti del Petrarca, se si colloca in un contesto generale di fiorire di traduzioni letterarie (quella di Urrea fu ristampata molte volte),<sup>5</sup> ha qualche relazione con l'idea dell'accesso diretto ai testi biblici, attraverso traduzioni dall'ebraico, idea sostenuta dai protestanti, ma anche da cattolici che ora chiameremmo liberali.

Questa connessione, che qui mi limito a segnalare, e che varrebbe la pena di sottoporre al collaudo di ulteriori ricerche, sembra confermata dalle altre notizie riguardanti la traduzione di sonetti del Petrarca in Spagna. Si assegnano a Francisco Sánchez de las Brozas, detto il Brocense, undici sonetti del Petrarca, tradotti.6 Il Brocense, famoso professore dell'università di Salamanca, ebbe gravi problemi con l'Inquisizione e fu amico di fray Luis de León, che sappiamo converso di origine ebraica e fu a lungo nelle carceri inquisitoriali per aver tradotto parti della Bibbia direttamente dall'ebraico. Il Brocense era nato a Las Brozas, località dell'Estremadura spagnola a pochi chilometri del confine portoghese. Egli aveva passato la sua gioventú alla

<sup>2.</sup> Le notizie bibliografiche qui date sono dedotte dalla seconda edizione del Manual del librero hispanoamericano del PALAU.

<sup>3.</sup> Cfr. Joseph G. Fucilla, Estudios sobre el petrarquismo en España, Madrid 1960, p. xv.

<sup>4.</sup> Degli Usque sappiamo cosí poco che non si è nemmeno sicuri che Abraham, Samuel e Solomon fossero tre persone diverse, né si conosce la loro precisa relazione di parentela. Si identifica Salusque lusitano in Solomon Usque, autore anche di una tragedia in spagnolo, Esther, rappresentata nel ghetto di Venezia nel 1558. Si vedano ora gli articoli sugli Usque di M. A. Cohen, in Encyclopaedia Judaica, Jerusalem 1971. Il Cohen, traduttore della Consolação as Tribulações de Israel di Samuel, in inglese, sembra tuttavia non aver visto le traduzioni petrarchesche di « Salusque lusitano », dal momento che parla di « translation of the final part of Petrarch's Sonnets, Venice 1567 », mentre anzi Salusque pubblicò solo la parte « in vita ». L'edizione, afferma il Cohen, « did much to spread Petrarch's fame abroad ». Non conosco fatti che suffraghino tale affermazione.

<sup>5.</sup> Dopo la princeps di Anversa 1549, abbiamo le edizioni di Lione 1550, Toledo 1550, Venezia 1553, Anversa 1554, Lione 1556, Anversa 1558, Barcellona 1564, Venezia 1568, Medina 1572, Venezia 1575, Salamanca 1577, Bilbao 1583, Toledo 1583, Salamanca 1588, Venezia 1595. La serie viene interrotta dalla messa all'Indice dei libri proibiti. È facile congettura che il successo di Urrea abbia contribuito a decidere Salusque Iusitano ad affrontare la traduzione sistematica del Canzoniere.

<sup>6.</sup> Sono riportati in Francisco de la Torre, Poesías, ed. A. Zamora Vicente, Madrid (« Clásicos castellanos », 124) 1944, pp. 184-194. Ringrazio per la segnalazione di queste traduzioni il prof. Carlos Romero.

corte portoghese, presso uno zio materno, pressappoco dal 1534 al 1543, vale a dire prima della introduzione dell'Inquisizione in Portogallo.<sup>7</sup>

È ben noto che i recenti studi hanno rivelato l'origine « conversa » di molti scrittori spagnoli del Cinquecento; è quindi legittimo chiederci, date le circostanze, se anche il Brocense fosse un converso. Egli aveva nozioni di medicina; due suoi figli furono medici, cioè esercitarono una professione larghissimamente praticata da conversi, come lo era stata nei secoli precedenti dagli ebrei. E l'essere di origine portoghese, e piú se si trattava di persone di cultura, era considerato sintomo di origine ebraica, in Castiglia.<sup>8</sup>

Non risulta facile datare le traduzioni petrarchesche del Brocense; ma non andremo lontani dal vero collocandole negli anni ottanta, vale a dire precisamente all'epoca dei suoi incidenti con l'Inquisizione.

In quella stessa epoca un portoghese traduceva, anch'egli in spagnolo, tutto il *Canzoniere*, eccettuate alcune composizioni riguardanti lo Scisma: Enrique Garcés, infatti, pubblicò la sua traduzione a Madrid, nel 1591; ma di essa parla già, nel *Canto de Caliope*, contenuto ne *La Galatea* (pubblicata nel 1585), Miguel de Cervantes. Di questo Garcés sappiamo parecchio circa la sua attività di scopritore di miniere nel Perú e nell'Alto Perú, e ci risulta che finí i suoi giorni come canonico della cattedrale di Città del Messico; nulla però circa la sua origine familiare. Resta comunque da rilevare la straordinaria circostanza che gli unici due traduttori sistematici del *Canzoniere* in spagnolo non erano spagnoli nel senso ristretto del termine, ma portoghesi; che uno

9. De un Enrique Garcés que al pirüano reino enriquece, pues con dulce rima, con sutil, ingeniosa y fácil mano, a la más ardua empresa en él dio cima, pues en dulce español al gran toscano nuevo lenguaje ha dado y nueva estima,

¿quién será tal que la mayor le quite, aunque el propio Petrarca resucite?

era certamente ebreo; che anche il Brocense, traduttore di alcuni sonetti, ebbe stretti rapporti col Portogallo.

Dopo Garcés, la cui opera, come quella di Salusque, non ebbe riedizioni. 10 il Canzoniere non fu più ripubblicato per secoli, in traduzione spagnola. Una traduzione di Francisco Trenado de Avllón, del 1598, restò inedita." Il fenomeno si riscontra anche nell'unica altra nazione d'Europa in cui si tradusse sistematicamente il Canzoniere, la Francia. La traduzione di Philieul fu ristampata nel 1600, anno in cui venne pubblicato a Bruxelles, cioè in territorio sotto il re di Spagna, un Pétrarque en rime françoise, « traduict par Philippe de Maldeghem », opera ristampata nel 1606. Dopo d'allora non si fecero per secoli, in nessun luogo d'Europa, tentativi del genere. Si tratta d'un fatto unicamente letterario o di qualcosa che implica una certa diffidenza d'altra natura per la traduzione letteraria, o per una certa traduzione letteraria? Non è facile dirlo, ma, per quanto riguarda la Spagna, occorrerà rilevare che il fenomeno non riguarda soltanto le traduzioni petrarchesche.12

Quale accoglienza, comunque, fecero gli immediati contemporanei alle due traduzioni di Salusque e di Garcés? Per quanto riguarda il primo, non me ne risulta alcuna. Del secondo, come ho detto, parlò Cervantes, e ne parlò con una benevolenza che chi conosce il Canto de Caliope ed il ben piú tardivo Viaje del Parnaso non è certo incline a prendere come un giudizio critico. Che io sappia, è il solo passo d'autore dell'epoca che parli della traduzione di Garcés, eccettuati gli elogi degli amici, che questi scrissero, come si soleva, perché fossero stampati nello stesso volume dell'autore.

Non del parere di Cervantes si dimostrò Marcelino Menéndez Pelayo, il quale affermò, senza peraltro esemplificare, e pensando certamente anche alla traduzione dei *Lusiadas* dello stesso Garcés, che i versi di Garcés sono « incorrectos, desabridos, mal

<sup>7.</sup> Cfr. Aubrey G. Bell, Francisco Sánchez el Brocense, Oxford 1925, pp. 3-5. Da questo libro deduco anche le altre notizie sul Brocense.

<sup>8.</sup> Cfr. Antonio Dominguez Ortiz, Los judeoconversos en España y América, Madrid 1971, cap. IV. Sui marranos portoghesi in America si vedano le pp. 135 ss.

<sup>10.</sup> Solo nel 1957 Justo Garcia Morales la ripubblicò, insieme ai Trionfi tradotti da Hernando de Hoces, nella coll. Crisol dell'ed. Aguilar.

II. Cfr. PALAU, Manual, voce Petrarca (XIII, 177).

<sup>12.</sup> Abbiamo visto la vicenda della diffusione del Furioso. Del Decameron si pubblicò una traduzione nel 1496, ripubblicata nel 1524. Epurata, fu ripubblicata nel 1539, 1543, 1550. Fu quindi proibita. Non si ripubblicò il Decameron completo fino al sec. XX.

Francisco Sánchez, el Brocense, m. 1600

No hallo paz ni estoy para dar guerra, temo y espero, y ardo estando elado, y buelvo sobre el cielo, y quedo en tierra, y abarco el mundo, y quédome burlado.

Ni me abre el carcelero ni me cierra, ni bien me da por suyo o me da vado, ni bien me suelta ya ni bien me atierra ni bien viuo me quiere, ni acabado.

Sin ojos veo, sin lengua hablar porfío, muérome por morir, y ayuda llamo, y amando en otra parte me aborrezco.

Manténgome en dolor, llorando río; la muerte y vida igualmente desamo: esto es lo que por vos, mi bien, padezco.

La traduzione di Salusque rispetta le contrapposizioni e gli ossimori del Petrarca, con qualche eccezione dovuta alla difficoltà della rima, che costringe il traduttore a qualche curiosa infedeltà. « Abraço a todo el suelo » concretizza in modo quasi grottesco l'originario « tutto 'l mondo ». Qualche espressione (« fallo ») sembra da interpretarsi come arcaismo, non sorprendente in un sefardita.

Garcés è meno preoccupato di mantenere le simmetrie, sicché nel v. 4, se interpreta meglio « et tutto 'l mondo abbraccio », è costretto, avendo distrutto la contrapposizione « nulla — tutto 'l mondo », a inserire di sua iniziativa, e senza contrapposizioni, « en vano ». Egli non sembra aver usufruito dell'esempio di Salusque, poiché al v. 3, dove questi esattamente traduce « buelo », interpreta « vuelvo » (a meno che si tratti di un errore di stampa). « Per suo mi ritien » è reso con un pallido « me quiere », dove Salusque ha « me retiene ». Al v. 11 « de hora en hora » non ha relazione col testo italiano, e di nuovo lede l'andamento bimembre dell'insieme. La coincidenza con Usque nell'ultimo verso (ma « estoy » di Usque sembra piú aderente alla situazione di « soy » di Garcés) non sembra sufficiente a intaccare l'impressione che Garcés non conoscesse, o non avesse sotto gli occhi, l'opera del suo predecessore.

Sánchez rispetta piú di Garcés le contrapposizioni. Singolare è la sua coincidenza con lui nell'errore di interpretazione del v. 3 (« bueluo »). « Muérome por morir » ricorda i Cancioneros, ma l'introduzione di un elemento nuovo, l'uso ossimorico dello stesso verbo, è felice. Ciò che piú sorprende e caratterizza la traduzione nei confronti delle altre due è il fatto che di « Amor » e di « donna » non v'è traccia. È vero che nel testo petrarchesco amore è carceriere, ed è vero che era celebre la Cárcel de amor di Diego de San Pedro; ma qui « carcelero » potrebbe benissimo essere preso nel senso letterale della parola. All'ultimo verso, invece di « donna » (reso da Usque e da Garcés con « señora ») c'è un indefinito « mi bien ». Immaginiamo che il Brocense scrivesse mentre era prigioniero dell'Inquisizione, nell'incertezza dell'avvenire. In tal caso comprenderemmo molto bene perché abbia scelto precisamente questo sonetto.

Franco Meregalli

acentuados muchas veces, llenos de italianismos y lusitanismos, como quien calca servilmente, en vez de traducir de un modo literario y haciéndose cargo de las diferencias de las lenguas ».¹³ Piú benevoli, ma quasi altrettanto generici, furono i piú recenti giudizi di Justo García Morales, che si limita ad apprezzare « su fidelidad al original italiano »,¹⁴ e di Giuseppe Bellini, che riconosce a Garcés « un entusiasmo che finisce per riscattare anche gli scadimenti »¹⁵

Qui ci limiteremo a un confronto delle tre traduzioni del sonetto Pace non trovo et non ò da far guerra (In vita, 134), scelto perché è uno dei pochi tradotti da tutti e tre; e perché permette di esaminare come ciascuno dei tre rendesse il conflitto in esso espresso. Tale conflitto era, nel Petrarca, un conflitto amoroso con risonanze esistenziali; esso doveva per certi aspetti essere vicino all'esperienza dell'ebreo Salusque, esule dalla sua terra, e di Francisco Sánchez, che aveva problemi con l'Inquisizione. Ecco dunque i testi del Petrarca, e, in probabile ordine cronologico (è impossibile stabilire con esattezza la precedenza tra le traduzioni di Garcés e di Francisco Sánchez), le tre traduzioni.

#### PETRARCA, CXXXIV

Pace non trovo, et non ò da far guerra; e temo, et spero; et ardo, et son un ghiaccio; et volo sopra 'l cielo, et giaccio in terra; et nulla stringo, et tutto 'l mondo abbraccio.

Tal m'à in pregion, che non m'apre né serra né per suo mi riten né scioglie il laccio; et non m'ancide Amore, et non mi sferra, né mi vuol vivo, né mi trae d'impaccio.

Veggio senza occhi, et non ò lingua et grido; et bramo di perir, et cheggio aita; et ò in odio me stesso, et amo altrui.

Pascomi di dolor, piangendo rido; egualmente mi spiace morte et vita: in questo stato son, donna, per voi.

#### SALUSQUE LUSITANO, Venezia 1567

Paz yo no fallo, y no puedo hazer guerra, y temo y espero, y ardo y soy un yelo, y buelo sobre el cielo, y yazgo en tierra; y nada aprieto, y abraço a todo al suelo.

Tiéneme preso, quien no m'abre o cierra, ni me retiene, ni me suelta el buelo, y no me mata Amor, ni desafierra, ni me quier bivo, o rompe el mortal velo.

Sin ojos veo, y sin lengua gritando voy y desseo morir y ayuda pido, a mi m'odio y el alma a otrie adora.

De dolor me mantengo, río llorando, muerte y vida ygualmente he aborrescido; en tal estado estoy por vos, Señora.

#### HENRIQUE GARCÉS, Madrid 159116

No hallo paz no habiendo de hacer guerra; espero y temo y ardo, andando helado; vuelvo hasta el cielo y quédome en la tierra y todo el mundo en vano he abarcado.

Prendiome quien no me abre ni me cierra ni me quiere ni menos me ha dexado. Amor no me aprisiona ni deshierra, ni me ha con vida o muerte despenado.

Sin ojos veo y mudo voy gritando; la muerte busco y búscole guarida; amo otri, a mí aborresco de hora en hora.

Mi pasto es de dolor, río llorando; igualmente me pena muerte y vida: en tal estado soy por vos, señora.

16. Deduco il testo dalla ed. cit. di García Morales.

<sup>13.</sup> Historia de la poesía hispanoamericana, Madrid 1912, t. 11, p. 270 s.

<sup>14.</sup> Introduzione all'ed. cit., p. 75.

<sup>15.</sup> Per una storia delle relazioni letterarie ecc., in Studi di letteratura ispanoamericana, Milano 1974, pp. 76-7.

#### IL SONETTO IN GERMANIA E LE PRIME TRADUZIONI DI SONETTI PETRARCHESCHI

Le ragioni della tarda introduzione del sonetto in Germania stanno certamente nel fatto che i due secoli seguiti alla morte del Petrarca sono secoli dominati dalla letteratura e dalla poesia popolare. Il metro imperante sono i versi a quattro battute, con numero variabile di tesi, con o senza anacrusi, rimati a rima baciata. I primi tentativi sono quindi imitazioni dalle lingue romanze che si servono di questo metro per riprodurre la struttura del sonetto. Il primo esempio a noi noto 'è la traduzione del sonetto Al cristianesimo bastardo premesso da Bernardino Ochino ai suoi Apologhi, tradotti in tedesco nel 1556 da un certo Christoph Wirsung. Il traduttore se l'è cavata piuttosto bene, mantenendo lo schema dell'originale (ABBA - ABBA - CDE - CDE) e mettendo dappertutto rime tronche. La prima quartina suona:

O zeit für andere torecht, toll, O welt on witz, blind viehisch und Die gantz und gar im finstern Schlund Versenkt, verstrickt, und mangels voll.

È da notare che lo sforzo imitativo conduce il traduttore a ottenere una certa regolarità: i versi, salvo il primo (che ha il dattilo « andere »), presentano un'alternanza regolare di sillabe toniche e atone, e siccome cominciano con un'atona hanno un andamento giambico, certo inconsapevole.

Anche i sonetti del grande polemista e satirico Johann Fischart nascono in ambiente riformatore e per influsso romanzo (Fischart era alsaziano e aveva studiato a Parigi con Pietro Ramo), ma sono creazioni originali. Verso il 1575 Fischart traduce un pamphlet francese contro Caterina de' Medici e aggiunge in appendice sette sonetti satirici contro le donne al governo, fondati

r. Secondo Heinricii Welti, Geschichte des Sonettes in der deutschen Dichtung, Leipzig 1884, pp. 58-59. Dal libro del Welti, che è ancora la miglior trattazione generale, abbiamo desunto molte notizie.

sul paragone con un pollaio in cui la gallina domina sul gallo, e contro gli effetti di tale governo, cioè la degenerazione dei Galli divenute galline (o capponi). Anche Fischart si serve in questi spiritosi sonetti di versi a quattro battute alternando l'andamento giambico a quello trocaico, secondo uno schema fisso, ma alquanto inconsueto (ABBA - ACCA - DDE - FFE), mentre l'ultimo sonetto è caudato. Nell'uso delle rime piane e tronche Fischart si riserva la massima libertà, e in complesso i suoi sonetti sono un esempio interessante di come avrebbe potuto svilupparsi il sonetto entro il quadro del verso tedesco tradizionale se non fosse intervenuta la riforma opitziana.

CESARE CASES

Tre sonetti si trovano nella traduzione di un romanzo pastorale francese, Die Schäffereyen der schönen Iuliane (Mümpelgart 1595). I prossimi sonetti li troviamo in due poeti che hanno in comune il calvinismo e la tendenza francesizzante: Schede e Weckherlin. Essi hanno in comune anche il tentativo di riprodurre il verso romanzo contando semplicemente il numero delle sillabe senza tener conto dei forti accenti tedeschi, estendendo alla poesia non cantata il procedimento adottato dai Maestri cantori per quella cantata. Sono questi i Welschverse (come li chiama un po' sprezzatamente il metricista Andreas Heusler) contro cui essenzialmente si rivolgerà la riforma opitziana. Di Paulus Melissus Schede (1539-1602), poeta in latino e autore di una delle due traduzioni del salterio ugonotto di Marot,<sup>2</sup> ci è tramandato un solo sonetto (« Was im Weltkreise rund, allenthalb lebt und schwebet ») che attraverso le sei battute ricalca per la prima volta l'alessandrino, destinato a dominare la scena per un secolo e mezzo. Tra Schede e Weckherlin si situano traduzioni come quella di sei sonetti del Campanella fatta dal noto mistico rosacruciano Johann Valentin Andreae (sono versioni assai libere che non rispettano affatto la forma del sonetto ma che hanno una loro forza, tanto che Herder le ristampò due secoli dopo nell'Adrastea)

e auella dei sonetti dell'Astrée di Honoré d'Urfé, compiuta dall'anonimo traduttore del 1619 conservando il numero di sillabe dell'originale.

Il primo grande sonettiere tedesco, in generale il primo grande sperimentatore di forme romanze, dall'ode alla sestina al rondello, è Georg Rudolf Weckherlin (1584-1653).3 La sua fama è stata offuscata dal fatto che la riforma opitziana, condotta in gran parte contro di lui, si è imposta a tutta la lirica successiva fino a Klopstock (anzi, fino al giovane Goethe), ma oggi si tende a rivalutare la ricchezza delle sue forme contro la monotonia ingenerata da Opitz. Questa varietà sperimentale non è dovuta tanto al desiderio nazionalistico « di accrescere audacemente la ricchezza della nostra lingua (cui gli stranieri, peraltro senza ragione, rimproverano la sua povertà e rozzezza) », come si dice nella dedica del suo primo scritto (1616), quanto a quello di fornire un linguaggio poetico illustre in cui le corti potessero celebrare la propria cultura. Non a caso il suo primo scritto è la descrizione di una festa tenuta a Stoccarda per la nascita di un figlio della duchessa del Württemberg. Qui si trova già un sonetto, ma poi Weckherlin, importante funzionario prima a Stoccarda e poi a Londra, dove finí segretario per gli affari esteri, sostituito nel 1649 nientemeno che da Milton, non pubblicò quasi nulla fino alla raccolta Gaistliche und Weltliche Gedichte (Amsterdam 1641) e a una piú ampia raccolta con lo stesso titolo (Amsterdam 1648) in cui si trovano 58 sonetti. Ma è sicuro che almeno i 19 sonetti amorosi raccolti con il titolo Buhlereyen oder Lieb-Gedichte sono stati scritti assai prima, per esempio ce n'è uno (Venedig gegen seiner Liebsten verglichen) in cui secondo un prototipo di Du Bellay si enumerano le bellezze di Venezia per dichiararle nulle di fronte gli occhi della sua donna, e sappiamo che Weckherlin è stato a Venezia nel 1618-19. Questo ha una certa importanza perché nel 1624 erano usciti il Buch von der teutschen Poeterey e i Teutsche Poemata di Martin Opitz, cioè la teoria e l'esempli-

<sup>2.</sup> Sullo Schede, interessante figura di mediatore internazionale di cultura, sui suoi viaggi e in particolare sul suo viaggio in Italia cfr. l'approfondita monografia di Enca Balmas, Paul Melissus viaggiatore italiano, Verona 1969 (« Quaderni del seminario di lingue e letterature moderne straniere dell'Università di Padova », n. 1). Il suo sonetto è oggi comodamente accessibile nell'antologia Epochen der deutschen Lyrik, Bd. IV, Gedichte 1600-1700, hg. v. Christian Wagenknecht, München 1969, p. 59.

<sup>3.</sup> L'edizione critica dei Gedichte di Weckherlin a cura di H. Fischer (3 voll... Stuttgart 1894-1907) è ora disponibile in riproduzione fotomeccanica (Darmstadt 1968). Un'ottima scelta commentata nella Reclams Universalbibliothek (Stuttgart 1972) è stata curata da Christian Wagenknecht, autore dell'importante studio Weckherlin und Opitz. Zur Metrik der deutschen Renaissancepoesie, München 1971.

ficazione della nuova poetica, a cui Weckherlin si sottomise, sia pure a malincuore, e che certo lo spinse a introdurre qualche modifica. Opitz scrisse in tutto sessanta sonetti, trenta dei quali si trovano nell'edizione strasburghese del 1624, curata da Zinkgref. È probabile che la traduzione del sonetto cxxxII del Canzoniere (« S'amor non è, che dunque è quel ch'i' sento? ») sia tra i primi sonetti scritti da Opitz, forse nel 1618, sotto lo stimolo delle traduzioni petrarchesche eseguite da Ernst Schwabe von der Heyde in un libretto di poetica apparso nel 1616 a Francoforte sull'Oder, libretto che deve avere esercitato un influsso importante sulla riforma opitziana ma di cui non si è conservata nessuna copia, mentre Opitz nel suo Aristarcus sive de contemptu linguae teutonicae ci ha tramandato un esempio delle versioni petrarchesche del von der Heyde e cioè quella (assai libera) di « Voi ch'ascoltate in rime sparse il suono ».

Possiamo dunque supporre che le prime traduzioni di sonetti del Petrarca i siano state fatte a breve distanza (von der Heyde, Weckherlin, Opitz) nel lustro tra il 1615 e il 1620. Il fatto che Weckherlin e Opitz si cimentino con il Petrarca non significa però affatto che questi abbia una posizione eminente tra i loro modelli, anzi la sua imitazione rimane eccezionale. Weckherlin imita per lo più dai francesi (Ronsard, Du Bellay), una volta da Claudio Achillini; Opitz dai francesi (quasi esclusivamente Ronsard), dagli spagnoli (Gil Polo), dagli olandesi (Hòoft, Heinsius, i poeti del Bloem-Hof) e da Veronica Gambara (7 sonetti contro l'unico del Petrarca). In realtà la marea petrarchistica aveva relegato in secondo piano il capostipite. Nel suo fondamentale libro su Fleming, Hans Pyritz dice che quando citerà il Petrarca nella sua indagine non lo farà perché lo consideri il modello di Fleming, ma solo perché è « il punto di partenza dell'evoluzione cui

si riallaccia anche Fleming: un avo remoto cui non risale piú alcun ricordo ». Lo stesso Pyritz ha insistito sul fatto che il grande serbatoio del petrarchismo non è tanto o soltanto la tribú dei sonettieri di ogni paese quanto la poesia latina rinascimentale, in particolare Giulio Cesare Scaligero, in cui i due elementi principali del sistema petrarchista, l'antitetica e l'iperbolica, si presentano nel modo piú esasperato. In lui l'amata, scrive il Pyritz,6 « non ha piú nulla di umano: è piú possente del destino, . . . è diventata uno spettro colossale, un demone che sputa fuoco e fulmini... Quando ella lo guarda, i capelli e gli occhi gli si inceneriscono . . . In generale l'amore di questo poeta è comunque morte: se l'amante è crudele, muore; se è benigna, muore lo stesso; che lui le sia vicino o lontano, muore; se ella lo guarda, muore di caldo: se non lo guarda, muore di freddo. Non c'è semplicemente occasione che non induca questo poeta ad annunciare immantinenti la propria morte ». Il Pyritz conclude dicendo che, se il tutto sembra una parodia, l'enorme influsso di quest'uomo costringe a prenderlo sul serio come « l'esponente di un indirizzo artistico cui l'Europa soggiacque per secoli come a una psicosi ». Le origini del petrarchismo dei tedeschi vanno dunque cercate soprattutto qui; in particolare gli olandesi, cui Opitz guardava come a coloro che in una lingua assai affine al tedesco erano già riusciti a creare quella poesia illustre cui egli aspirava, si rifacevano allo Scaligero, e Opitz ha tradotto in forma di sonetto una delle poesie di Heinsius Ad manes Scaligeri.

Se dunque Weckherlin e Opitz traducono ciascuno un sonetto del Petrarca, ciò non significa altro che un omaggio all'« avo remoto »: probabilmente casuale, e dovuto alle sue frequentazioni italiane, nel caso di Weckherlin, mentre in quello di Opitz c'è certo, oltre all'influsso difficilmente determinabile di Schwabe von der Heyde, quell'associazione tra interesse teorico e storico che lo spinse a frugare anche tra le antichità germaniche.

Vediamo adesso i due sonetti. Essi si distinguono anzitutto naturalmente per il metro. Entrambi sono in alessandrini, ma gli alessandrini di Weckherlin, per quanto abbastanza regolari, portano tracce della tendenza ai *Welschverse*, con divario tra l'accento metrico e quello naturale: al v. 2 il metro richiede « Nà-

<sup>4.</sup> Dei Trionfi esisteva invece già una traduzione « aus Tuskanischer Sprach inn zierliche Teutsche Verß » di Daniel Federmann (Basel 1578). È sintomatico che i Trionfi, con il loro carattere allegorico-didattico, abbiano attirato l'attenzione prima del Canzoniere. Secondo Hellmuth Petriconi e Walter Pabst (Einwirkung der italienischen Literatur auf die deutsche, in Deutsche Philologie um Aufriß, hg. v. W. Stammler, Bd. III, Berlin 1962', col. 120), un sonetto petrarchesco sarebbe stato tradotto in tedesco dall'umanista Tilenus, su cui peraltro non ci è riuscito di trovare altre notizie.

<sup>5.</sup> Hans Pyritz, Paul Flemings Liebeslyrik. Zur Geschichte des Petrarkismus, Göttingen 1963, p. 162 (la prima edizione è del 1932).

tur », al v. 6 « sparènd », al v. 8 « Schönheit ». Questo, s'intende, dal nostro punto di vista, poiché è probabile che, come sostiene il Wagenknecht, Weckherlin non leggesse affatto i versi in questo modo, bensí intendesse distribuire il peso metrico piú uniformemente su tutte le sillabe, secondo il modello delle lingue romanze. Invece il sonetto opitziano segue rigorosamente il principio dell'alternanza di sillabe toniche e atone, per cui praticamente non ci possono essere altro che giambi e trochei (secondo l'alquanto indebita assimilazione dei suoi piedi a quelli classici): principio che domina ferreamente la metrica tedesca fino a Klopstock, anche se Buchner ha riammesso i dattili e gli anapesti. Entrambi gli autori usano l'alessandrino di sei battute divise in due emistichi, il primo dei quali ha sempre un esito ossitono, mentre il secondo alterna rima piana e tronca, femminina e mascolina, secondo il modello francese. Per quanto riguarda lo schema metrico, Weckherlin usa lo schema ABBA - ABBA - CDC - DCD, scostandosi dall'originale petrarchesco (che ha i terzetti CDE - CDE) ma adottando nei terzetti le rime incatenate, che sono altrettanto frequenti nel Petrarca. Weckherlin predilige le rime incatenate anche nei quadernari, questa è una delle poche eccezioni. Opitz ha le rime ABBA - CDDC - EFF - EGG, che possono dare l'impressione di un sonetto all'inglese, con tre quartine, se separiamo gli ultimi due versi (EFFE - GG). Se cosí fosse, si tratterebbe di un caso isolato sia nell'opera di Opitz, il quale per lo piú si è attenuto al modello ronsardiano ABBA - ABBA -CCD - EED (con alcuni esempi di CDD - CEE, cioè della stessa forma che abbiamo qui), sia nella poesia tedesca in generale.7 Il sonetto che, insieme a questo, è considerato tra i piú antichi (Bedeutung der Farben), ha anch'esso i quadernari con rime diverse, ma ha i terzetti EEF - GGF che escludono ogni interpretazione come sonetto all'inglese. Si aggiunga che quest'ultimo ha

quadernari della forma ABAB e non ABBA, in seguito alla « tendency to avoid larger distances between rhyming words ». A favore della tesi del sonetto all'inglese militerebbe solo la circostanza, certo non trascurabile, che nell'edizione del 1624 l'impostazione grafica è tale che il primo e il quarto verso di ogni presunto quadernario sono spostati a sinistra.

Passiamo al confronto con l'originale. La versione di Weckherlin è molto libera, è piuttosto un'imitazione, del resto a differenza di Opitz egli non indica la fonte. « Chi vuol veder quantunque pò natura e 'l Ciel tra noi » diventa « Chi desidera ristorare il suo occhio intorbidito con tutto lo splendore degli dèi e l'arte di natura »; in compenso il « mondo cieco che vertú non cura » è ridotto alla « fünstre Welt », mentre il « ch'è sola un sol » diventa « guardi il sole che concede il dolce lume ». La seconda quartina comincia con un'avversativa che non c'è nell'originale, il « fura / prima i migliori e lascia stare i rei » è reso con un « grava sempre di precoce notte i migliori, risparmiando i rei ». Ai vv. 7-8 arriva la grande delusione. Weckherlin traduce: « questa dea è già onorata con zelo e cura degli dèi come ornamento del cielo ». L'aspettativa degli dèi del Petrarca si è trasformata in zelo e tutela e il verso piú famoso del sonetto è del tutto scomparso, dove peraltro occorre tener presente che a Weckherlin esso poteva non apparire cosí essenziale come a noi. Il primo terzetto è caratteristico come elegante variazione petrarchistica: nel Petrarca le diverse qualità congiunte « in un corpo con mirabil tempre » sono analoghe, non antitetiche, quindi semplicemente giustapposte, mentre Weckherlin trova « opera mirabile » il fatto che in un corpo siano « sposate la grazia con l'onore, la virtú con la bellezza ». E siccome si contrappongono qualità fisiche e spirituali, il verso 11 separa di nuovo l'« opera mirabile » in quanto essa « benedirà la sua vista [dell'ammiratore] con diletto, e il suo capo con insegnamento »; tuttavia questa pedanteria viene attenuata in quanto la « lehr » serve da trapasso all'ultimo terzetto, che indubbiamente contiene una « lezione »: l'ammiratore dovrà confessare in Weckherlin: « il mio

<sup>7.</sup> Le ragioni per cui la poesia inglese ha modificato lo schema del sonetto sono state acutamente indagate da Jiří Levý (Language and Stanza Pattern in the English Sonnet, in Worte und Werte. Bruno Markwardt zum 60. Geburtstag, Berlin 1961, pp. 214-31). Secondo il Levý, una delle cause principali che hanno condotto alla struttura binaria del sonetto dopo Surrey sarebbe la natura accentuativa del verso germanico, che non consente la struttura bipartita del verso con cesura obbligatoria, come nelle lingue romanze. I tedeschi avendo adottato l'alessandrino, cioè l'unico verso con cesura obbligatoria, non hanno avuto bisogno di un'evoluzione analoga.

<sup>8.</sup> Leví, art. cit., p. 219. Anche l'ultima studiosa di Opitz, Janis Little Gellinek (Die weltliche Lyrik des Martin Opitz, Bern und München 1973, p. 12), pensa che egli in questa imitazione petrarchesca riveli semplicemente di non aver ancora riconosciuto « den Oktettreim als Formgesetz des Sonetts ».

canto è in gran difetto, canto in cui io (confuso) non accresco abbastanza la sua lode, perché il suo occhio al contempo mi disanima e mi rianima ». Abbiamo dunque un finale antitetico-epigrammatico che non c'è nel Petrarca, e « l'ingegno offeso dal soverchio lume » è trapassato in parte nella parentesi, in parte nel nuovo finale. In compenso Weckherlin, che già si era dimenticato per strada l'urgenza di veder Laura (non traducendo il « s'arriva a tempo » del v. 9), sopprime completamente l'ultimo verso.

Si noterà come Weckherlin stringa tra loro quadernari e terzetti, al v. 5 con un « doch » e al v. 12 con un « daß », mostrando la tendenza a subordinare di fronte alle costruzioni paratattiche dell'originale. In generale si può dire che la traduzione ha molti pregi: nonostante una distribuzione un po' diversa, Weckherlin mantiene quasi tutti i concetti essenziali e li collega elegantemente, concedendo un tantino alle disposizioni antitetiche, ma con gusto e soprattutto senza sottolineare le antitesi con la struttura bipartita dell'alessandrino, come faranno tutti da Opitz in poi. Del resto gli alessandrini scorrono molto bene, la cesura non è mai troppo forte anche perché spesso il secondo emistichio comincia con un pronome relativo o con una congiunzione. Se Weckherlin voleva dare una poesia adeguata all'eleganza della vita di corte, certo ci è riuscito. Anche l'attenuazione del motivo della mortalità della donna corrisponde a un mondo in cui il poeta, sia pure per finta, deve morire ogni momento (e anche qui lo sguardo « entsehlet », cioè ammazza), ma la donna no. Ci si può meravigliare che un poeta alle soglie del barocco non traduca proprio il « cosa bella mortal passa e non dura », quando ad esempio di lí a vent'anni Gryphius insisterà con tanta efficacia sul motivo della caducità. Ci si può vedere la sostanziale appartenenza del poeta del Rinascimento, ma anche la forza della tradizione per cui la donna, come dice il Pyritz, è piú potente del destino, tradizione che resisterà anche nei poeti propriamente barocchi, che di massima non faranno entrare il motivo della caducità nelle loro poesie amorose. Il sistema petrarchistico è cosí forte che tende ad eliminare anche quegli elementi propriamente petrarcheschi che di per sé rientrerebbero nell'atmosfera del tempo.9

Opitz, per quanto dia l'indicazione della fonte (« Auß dem Italienischen Petrarchae »), traduce in realtà ancora piú liberamente di Weckherlin. Già il primo verso è diverso. Il Petrarca si chiede se quel che sente è amore o altro, e nel primo caso pone la questione della natura d'amore, se sia buona o cattiva. Opitz parte invece dalla questione della consistenza ontologica e chiede: « Se l'amore non è nulla, come mai mi accende? E se è pur qualche cosa, a chi è consapevole il suo agire? » (cioè: chi sa come agisce?). In questo modo l'essere nulla o qualcosa e l'essere buono o cattivo vengono messi sullo stesso piano. Il discorso del Petrarca, in cui ogni domanda scaturisce impazientemente dalla precedente, si irrigidisce nelle antitesi di quattro interrogative retoriche, sottolineate dalla disposizione anaforica appresa dagli olandesi. Certo nei vv. 3-4 anche nel Petrarca c'erano l'antitesi e l'anafora, tuttavia anche qui Opitz schematizza. Nel Petrarca l'antitesi non è perfetta: il v. 4 è collegato al precedente in quanto si riconosce comunque che l'amore è un tormento e ci si chiede perché questo tormento sia dolce. Invece Opitz contrappone il « cattivo piacere » alla « gioia »: anche lui usa un ossimoro, però questa « böse Lust » suona maledettamente come un cliché protestante, come un'anatemizzazione del piacere contrapposto alla gioia puramente spirituale. Il secondo quadernario è tradotto quasi letteralmente nei primi due versi. Ma poi il Pe-

stesso sonetto CCXLVIII del Petrarca. Questa variante, che si discosta maggiormente dall'originale, è centrata, come indica già il titolo (Jhr lob ist unaußprechlich), sul motivo dell'inadeguatezza del poeta, contenuto nell'ultimo terzetto. In effetti, questo suona ora: (l'ammiratore) « riconoscerà che la lode del dolce angelo può essere acconciamente cantata solo dalla bocca di un angelo, e che senza di lei il mondo è del tutto misero, povero e rozzo». Si noti che anche questa volta è stata espunta dal terzetto l'allusione alla morte della donna, anzi essa non si trova praticamente nemmeno nel secondo quadernario, dove nella redazione precedente era rimasta almeno la « zu frühe Nacht » che fura i migliori e lascia stare i rei: qui invece si esorta l'ammiratore a far presto, « dan schon ein ieder Got begihrig nach ihr söhnet [= sehnt] »; dio il quale sarà incoronato da lei « mit ehr » e a sua volta la incoronerà. Ancor piú decisamente di prima, la donna trapassa qui senza incidenti dal mondo a un « regno delli dèi » che ha perso la genericità del topos petrarchesco per diventare un soffitto cinquecentesco in cui dèi e donna angelicata s'incoronano a vicenda, e il senso di questo trapasso sta nella possibilità di far cantare le lodi della donna da una voce più adeguata di quella del poeta. Sembra evidente che costui ha sentito il bisogno di ritornare sul sonetto petrarchesco per adattarlo ancora piú strettamente ai moduli del tempo.

<sup>9.</sup> A questo sonetto delle Buhlereyen, intitolato Ihrer Schönheit wunderliche Würckung, Weckherlin ne fa immediatamente seguire un altro imitato dallo

trarca usciva nell'invocazione « O viva morte, o dilectoso male », rivolgendosi direttamente all'amore, mentre Opitz sopprime del tutto l'invocazione con il suo doppio ossimoro e al solito continua il parallelismo con altre due interrogative retoriche. Nella prima (« Se non lo faccio volentieri, chi è che me lo comanda? ») rimane qualcosa del v. 8 dell'originale, anche se l'abolizione della personificazione introduce un potere astrattamente indeterminato, ma la seconda (« Se lo faccio volentieri, perché allora mi lamento? ») è in pratica una mera ripetizione del v. 6, mentre il Petrarca riesce a variare sia attraverso il chiasmo del v. 9 rispetto al v. 8, sia abbandonando l'interrogativa per l'affermativa, sia infine e soprattutto terminando nel primo terzetto il discorso che aveva condotto nei quadernari, cioè spezzando la tradizionale separazione tra quadernari e terzetti. La vivacità petrarchesca, che infrange gli schemi al tempo stesso in cui se ne serve, qui cede il posto a una rigida monotonia.

Piú elaborati, poeticamente piú maturi, tanto che qualcuno suppone che siano stati rifatti più tardi, sono i terzetti. Opitz sopprime il v. 12 e il « senza governo » del v. 11 e occupa lo spazio ottenuto sia in questo modo, sia spostando al v. 8 il v. 9 del Petrarca, affiancando all'immagine della nave quella dell'erba (« io oscillo come l'erba che alla sera viene inclinata or qui, or là dai freschi venti »). Le similitudini occupano il primo terzetto e il primo verso del secondo, e Opitz le stacca nettamente dal contesto, a differenza del Petrarca che collega la sua da una parte col « fra sí contrari venti » del v. 10, dall'altra con la consecutiva del v. 13. Invece Opitz riprende negli ultimi due versi la formula antitetica, completando chiasticamente il v. 13 dell'originale (« io non so quel che voglio, io non voglio quel che so », un concetto quanto mai petrarchesco anche se qui non c'era) e trasformando in asindeto l'opposizione del v. 14 che il Petrarca aveva espresso con un gerundio. Direi che quel che ci fa capire la coerenza e l'importanza di questa traduzione è proprio il sovraccarico e il distacco dell'immagine. Si intuisce che Opitz segue qui una legge che dominerà tutto il secolo. Quel che nel Petrarca è un travaglio, una ricerca unica che mobilita sia l'intelletto che le immagini sempre al servizio del dramma del soggetto, qui si sdoppia in due elementi ben separati: la riflessione intellettualistica che procede per antitesi e paralleli e le immagini che si stagliano

con prepotenza, assumendo la consistenza oggettiva di un riferimento paradigmatico. Questa separazione tra immagine e discorso è propria dell'allegoria barocca. Non per nulla Opitz ha tratto uno dei suoi sonetti dagli Emblemata dell'Alciato, che stanno alla base di tutta l'allegorizzazione barocca. Da questo punto di vista le principali omissioni si spiegano meglio: « O viva morte, o dilectoso male » viene eliminato perché personifica l'amore in un modo che disturba la riflessione; « sí lieve di saver, d'error sí carca », perché introdurrebbe un elemento soggettivo e turberebbe l'oggettività di immagini che in Opitz diventano due tipiche immagini di precarietà e caducità, destinate ad essere ripetute migliaia di volte. Qui la distanza dal Petrarca è molto maggiore che in Weckherlin, che lo aveva appena ammodernato e sche matizzato secondo il gusto del tempo, mentre Opitz l'ha trasformato in qualche cosa di assai diverso. Il premio per la miglior traduzione sarebbe da attribuire a Weckherlin, ma storicamente la traduzione di Opitz è ben più importante perché di qui nasce tutta una progenie di sonettieri tedeschi cui egli fornisce sia la forma meccanicamente riproducibile che lo spirito informatore.

Questa progenie si estingue nei primi decenni del Settecento. Il primo illuminismo muove guerra al sonetto come artificioso passatempo da cortigiani, Gottsched lo chiama 10 « un'immondizia poetica di cui le Muse non si curano e che esse gettano ai piccoli spiriti cui piacerebbe salire sul Parnaso affinché indugino sulle pendici del monte e non possano mai arrivare in alto ». Ma l'eclissi è di breve durata, e del resto Gottsched stesso ha scritto un sonetto. La forma viene coltivata nella cerchia di Gleim, che nel 1764 pubblica dei Petrarchische Gedichte. Nel 1789 Gottfried August Bürger pubblica una serie di sonetti in pentapodie giambiche (il metro che ha ormai surrogato l'alessandrino) o trocaiche, tra cui due imitazioni del Petrarca. La propaganda di Bürger stimola la ricca produzione di sonetti di August Wilhelm Schlegel, traduttore di molti sonetti petrarcheschi. Tutti o quasi tutti i romantici si cimentano con il sonetto, finché Goethe stesso, dapprima assai recalcitrante, cede le armi e, stimolato da romantici come Gries e Zacharias Werner, nel 1807-1808 scrive

<sup>10.</sup> J. CHR. GOTTSCHED, Versuch einer critischen Dichtkunst, Leipzig 1730, pp. 487-88.

i diciassette sonetti per Minna Herzlieb. Il penultimo, dedicato al Petrarca, è un omaggio al « remoto avo » che grazie ai romantici era stato definitivamente reintegrato nei suoi diritti. Dieci anni dopo, nel 1818-20, con ritardo di secoli rispetto ad altri paesi, appare la prima traduzione completa del *Canzoniere* a cura di Karl Förster. E, se si volesse, la storia si potrebbe proseguire almeno fino a Bertolt Brecht, che scrisse sonetti spesso assai notevoli, pur impregnandoli di ironia e tenendo a distinguersi dai neoclassicisti. Donde la sua celebre battuta contro Johannes R. Becher: « Tutti e due scriviamo sonetti, solo che lui fa sul serio ».

CESARE CASES

# INTORNO ALLE PRIME VERSIONI CROATE DEL PETRARCA

Il petrarchismo è stato giustamente definito « tema arduo e sconfinato » (Calcaterra), sia per quanto riguarda i suoi aspetti generali sia per quanto riguarda la fortuna delle opere del Petrarca nelle versioni in diversissimi ambienti, linguaggi e periodi. È ovvio quindi per quali motivi uno studio comparativo e complessivo del fenomeno e una bibliografia integrale siano rimasti e rimarranno forse ancora lungo tempo un debito inadempito della critica petrarchesca al grande poeta. Non mancano, è ben noto, saggi su singoli problemi e tentativi di sintesi, compresi quelli relativi al petrarchismo croato, conosciuto sommariamente anche in Italia.

Ouesta non è certo l'occasione di riassumere i risultati di tali indagini, anche se circoscritte al periodo delle prime versioni croate nel Cinquecento, e neppure di esaminare minutamente le versioni in una lingua meno nota. Preferiamo, nei nostri brevi appunti, limitarci a trattare di un aspetto caratteristico delle traduzioni croate, dimostrando che esse, allo stesso modo che gli altri componimenti lirici mimetizzanti l'eloquenza petrarchesca, riproducevano le strutture dell'originale in una forma metrica specifica, fuori della regola comune nell'ambito del petrarchismo europeo, insolita e assai curiosa in confronto con le versioni contemporanee in altre lingue. Come tutti sanno, circa trecentomila sonetti si sono scritti in Europa a tutto il secolo XVI, per cui il termine petrarchismo si identifica spesso con quello di sonettismo, e quest'ultimo equivale in gran parte al concetto dell'art de pétrarquizer. Invece nella vecchia letteratura croata sulle coste orientali dell'Adriatico è quasi del tutto assente la forma di sonetto, diffusasi dall'Italia in molti paesi, talvolta con modificazioni piú o meno evidenti. Fatto sta che, con pochissime eccezioni, priva di sonetti è rimasta non solo tutta la produzione lirica anteriore al secolo scorso, e copiosa particolarmente nel '500 sin dall'inizio del secolo, ma anche l'attività, abbastanza

scarsa e unica presso gli slavi meridionali, dei traduttori, prevalentemente dei sonetti, del Petrarca, l'attività cioè dei produttori di quei componimenti che vanno considerati traduzioni propriamente dette, a differenza di tanti altri nei quali è difficile distinguere se volessero essere versioni o invece imitazioni petrarcheggianti.

Sia che traducessero o parafrasassero il Petrarca e i petrarchisti italiani, sia che scrivessero liriche di qualche stampo autentico, dovuto a motivi e toni della poesia popolare, i poeti croati non accettarono, dunque, la forma di sonetto, come pure non adottarono endecasillabo, strambotto, ottava rima e terza rima. Non è certamente una qualsiasi ragione polemica la causa del loro rifiuto, bensí la fedeltà a un metro nazionale fortemente radicato nella tradizione, al dodecasillabo doppiamente rimato o rimalmezzato, verso a cui era legata la parte preponderante della lirica croata del tempo e di cui la prima notizia si è avuta da un'annotazione in margine a un documento ragusco tra il 1421 e il 1430, ma la sua origine e la sua preistoria son rimaste a tutt'oggi ignote.

Prima di tentare una spiegazione di tale conservativismo sul piano metrico, faremo una breve rassegna di quelle poche traduzioni vere, le quali confermano che la provenienza e lo sviluppo del petrarchismo croato non sono indiretti, cioè connessi solo con gl'influssi di un Cariteo o quelli dei lirici italiani, ma sono anche, e soprattutto, legati alla conoscenza diretta delle opere del Petrarca. La prova piú importante fu la famosa versione in distici latini della Canzone alla Vergine, ad opera di Marko Marulic (1450-1524), la prima della serie di ben sei traduzioni della grande canzone presso i Croati sino ad oggi, studiata e ammirata anche nella critica italiana. È meno noto che il Marulic, umanista tanto affine al suo celebre precursore, tradusse anche nella sua lingua materna due sonetti del Petrarca, Poi che voi et io piú volte abbiam provato e I' vo piangendo i miei passati tempi. Sempre agli inizi del '500, un amico del poeta spalatino, Franjo Božicevic-Natalis (m. intorno al 1525), tradusse la Canzone alla Vergine in croato, direttamente dal testo originale. Il poeta zaratino, poi, Petar Zoranic (1508 - tra il 1543 e il 1569), inserí nel suo romanzo pastorale Planine (Le Montagne) due proprie versioni: l'inizio della canzone Che debb'io far? che mi con-

sigli, Amore? e il sonetto Pace non trovo et non ho da far guerra. Un'altra versione anonima ragusea dello stesso sonetto, piú fedele all'originale, è stata da noi recentemente pubblicata. Fra i traduttori dell'epoca si notino ancora i poeti ragusei Dinko Ranjina (1536-1607), con una versione libera della sestina A qualunque animale alberga in terra e con una traduzione, considerata assai riuscita, del sonetto Né per sereno ciel ir vaghe stelle, e Horacije Mažibradic (1570-1639), che tradusse il sonetto Piovonmi amare lagrime dal viso e la ballata Quel foco ch'i' pensai che fosse spento. Ricordiamo infine il lesiniano Marin Gazarovic (sec. XVII), tra le cui rime figura la versione del sonetto Per fare una leggiadra sua vendetta. Come le altre poesie di codesti poeti e traduttori, cosí anche le loro versioni hanno naturalmente la forma tipica che abbiamo ricordato, e che escludeva la possibilità di riprodurre le forme metriche originali, in primo luogo il sonetto.

Il problema complesso del sonetto nella vecchia letteratura croata riflette un'atipica situazione storico-letteraria, riguardante anche il fatto che i sonetti del Petrarca venivano tradotti o imitati esclusivamente in un numero indeterminato di dodecasillabi doppiamente rimati, e non in una forma in qualche modo parallela al modello originario. Il fenomeno diventa ancora più interessante quando sappiamo che molti poeti (tra i quali i più noti come Hanibal Lucic, Petar Hektorovic, Dinko Ranjina, Sabo Bobaljevic, Dominko Zlataric, ecc.) si esibivano, allo stesso tempo, scrivendo sonetti regolari in lingua italiana, anzi componendone addirittura in latino. E c'è da aggiungere un altro fatto, che estende l'interesse per il nostro problema dai limiti di una letteratura marginale a un livello comparativo e internazionale, rivelando quanto strane e innattese fossero alle volte le vie di diffusione e di influssi nel clima universale del petrarchismo europeo. Accadde cosí, ad esempio, che tre poesie croate, del raguseo già ricordato Dinko Ranjina, furono dall'autore stesso rimaneggiate in italiano e in forma di sonetti, i quali furono in seguito imitati dal francese Philippe Desportes, che a sua volta influí su alcuni petrarchisti inglesi nell'ultimo decennio del '500. particolarmente su Henry Constable (1562-1613): sicché è lecito affermare che certi tratti di alcune liriche del poeta inglese potrebbero avere una derivazione complessa, risalente agli archetipi

PRIME VERSIONI CROATE

croati del Ranjina, anche se essi non hanno l'architettura di sonetto, bensí la forma caratterizzata da una serie di distici di dodecasillabi doppiamente rimati.

Dal nostro esempio si potrebbero dedurre alcune illazioni sul concetto del tradurre nel '500, alla luce del principio dominante di imitazione, seguito piú che mai e portato agli eccessi, come si sa bene, proprio nella lirica dei verseggiatori petrarcheggianti.

Se i petrarchisti croati riproducevano quella loro forma metrica sempre uguale, sia traducendo sia scrivendo poesie con aspirazioni all'originalità (ricreando, in altri termini, o meglio, mimetizzando, non l'architettura di sonetto ma il comune frasario petrarchesco), risulta che la loro concezione dell'arte del tradurre fu sostanzialmente diversa da quella d'oggi, e che essi, a differenza di noi moderni, consideravano meno distinte l'operazione del tradurre e quella della creazione originale. Giacché la loro imitazione o traduzione non comprendeva anche il metro dei modelli originali, essi vedevano, paradossalmente, nelle due forme metriche tanto differenti, due significanti necessariamente diversi ma trasmettenti un significato complessivamente equivalente, e allo stesso tempo attribuivano alle proprie versioni un valore autonomo, di opere originali, in un senso che i traduttori moderni non potrebbero, ovviamente, condividere.

Perché in tanta orgia di imitazioni, in una letteratura che attingeva sí alle fonti della musa popolare, ma che ancor piú, e copiosamente, accoglieva diversi influssi della poesia italiana, fu tanto unanime e universale la riluttanza a una forma metrica generalmente diffusa quale il sonetto? A tale domanda, posta da molti studiosi, ma da nessuno, pare, risolta con esito soddisfacente, ha dato recentemente una sua risposta Svetozar Petrovic, in un eccellente studio sul problema del sonetto nella vecchia letteratura croata. Egli sostiene che la forma di sonetto, fortemente contraddistinta, ha per se stessa, cioè prima di ogni uso, un suo significato, un suo senso metametrico. È per questo che i poeti, quando desideravano scrivere in lingua croata, optavano per una soluzione metrica nazionale, rimanevano fedeli a quella loro forma tradizionale e non impostavano nemmeno il problema di sonetto quale oggetto di contemplazione. Il sonetto, conclude il Petrovic, come forma contrassegnata in modo molto caratteristico e di ben nota tradizione, fu, nella loro concezione, completamente legato alla poesia italiana, e precisamente alla poesia di una specie, sicché scrivere sonetti significò per loro scrivere soltanto in lingua italiana, e in un modo determinato.

È indubbiamente giustificato mettere in risalto l'originalità metrica dei lirici croati, ma bisogna pur dire che gli innumerevoli distici dei loro dodecasillabi, con eccezioni assai rare, peccano di troppa monotonia e sono privi di vera poesia. Tuttavia, l'arte dei versi metricamente identici risuonerà autentica, ad es., nelle pastorali che renderanno celebre il grande commediografo Marin Držic (1508-1567), del resto, un antipetrarchista pronunziato.

Non intendendo mettere in dubbio la tesi sull'aspetto metametrico del sonetto in quanto « forma nuda, simbolo autonomo, isolato dalla poesia e anteriore alla poesia in cui ce ne accorgiamo », ci sembra alquanto problematico il giudizio secondo cui la scelta dei poeti non fu loro imposta dal carattere specifico della lingua croata, capace, sostiene il critico citato, di riprodurre le convenzioni metriche italiane, in primo luogo la sinalefe. Dopo aver tradotto migliaia di versi e centinaia di sonetti e di altre forme metriche italiane, credo di poter ritenere, in seguito a tanta esperienza ed evoluzione, in una situazione linguistica e in una civiltà letteraria del tutto diverse da quelle nel '500, che ancor oggi la piú grande difficoltà del tradurre la poesia italiana sia, oltre all'eccessiva scarsezza di rime croate, appunto il problema della sinalefe e delle sue conseguenze sul piano ritmicosillabico. La funzione qualitativa e la stessa quantità, molto limitata, della sinalefe nella lirica croata del secolo XVI, fu assolutamente incomparabile con la situazione che determinava la peculiarità delle forme metriche italiane, prima di tutto dell'endecasillabo. Qui non possiamo illustrare tali sproporzioni, dovute a differenze essenziali fra le due lingue, per cui nessun verso croato poteva in quell'epoca essere intercambiabile con quello italiano.

Le versioni e imitazioni petrarchesche piú tipiche emulavano tuttavia un tratto particolarmente spiccato e frequente nella « forma esteriore » dei modelli, non a caso molto imitato e anche parodiato in Italia e altrove. Si tratta delle cosiddette pluralità, studiate specialmente da Dàmaso Alonso, presenti, con piú va-

82 FRANO ČALE

rianti, anche nel petrarchismo croato. Per cause facilmente comprensibili, proprio i sonetti di tale tipo, e più di altri Pace non trovo e Benedetto sia il giorno, furono dappertutto, e pure presso i Croati, tradotti, imitati o derisi. Ciò vale specie per quel gruppo di sonetti nei quali la struttura delle pluralità si articola per una serie di soggetti nominativi o vocativi, e si risolve sintatticamente col predicato nella parte conclusiva del sonetto, o nel solo ultimo verso. Ecco un esempio caratteristico: il sonetto del Petrarca Gratie ch'a pochi il ciel largo destina, caratterizzato da quella struttura di pluralità, fu imitato da Pietro Bembo nel sonetto Crin d'oro crespo e d'ambra tersa e pura, il quale fu poi parodiato da Francesco Berni nel sonetto Chiome d'argento sine, irte e attorte, e riecheggiò anche in una lirica di Dinko Ranjina (Jedna jur ljepota . . .). La struttura di tutti e quattro i componimenti citati comprende non solo l'uguale repertorio stereotipo di frasi petrarchesche, ma anche quella specifica articolazione in pluralità le quali si stabiliscono in relazioni verticali. Lo stesso tipo, per non parlare di altri, si può trovare in molti esempi croati, ma citiamone uno solo, e il piú riuscito, la felice imitazione che Šiško Menčetic (1457-1527), uno dei primi e piú fecondi petrarchisti croati, fece del sonetto Benedetto sia il giorno. Altri esempi è facile trovare nella lirica petrarchesca italiana, spagnola, portoghese e francese.

Concludendo questi appunti vogliamo constatare che, nonostante il loro modesto valore poetico, alle poche versioni e moltissime imitazioni del Petrarca nel Cinquecento croato va attribuita grande importanza storico-letteraria, perché diedero origine a quel culto secolare del Poeta, alla cui continuità si deve anche l'edizione croata moderna e integrale del *Canzoniere*.

FRANO ČALE

#### BIBLIOGRAFIA

J. Torbarina, Italian Influence on the Poets of the Ragusan Republic, Londra 1931; A. Cronia, Il Petrarchismo nel Cinquecento Serbo-croato, in « Studi Petrarcheschi », I, Bologna 1948; F. Lo Parco, La canzone « Alla Vergine » di F. P., dalla secolare ammirazione al singolare omaggio di Marco Marulo, in « Archivio storico per la Dalmazia », a. vi, vol. xi (1931); D. Alenso, La poesia del Petrarca e il petrarchismo (Mondo estetico della pluralità), in Petrarca e il petrarchismo, Atti del terzo Congresso dell'Associazione internazionale per gli studi di lingua e letteratura italiana, Bologna 1961, pp. 73-120; S. Petrovic, Problem soneta u starijoj hrvatskoj književnosti (Oblik i smisao), in Rad dell'Accademia jugloslava di scienze ed arti, vol. 350, Zagabria 1968, pp. 5-303; H. Morovic, Sa stranica starih knjiga, Spalato 1968; F. Cale, Petrarca i petrarkizam, Zagabria 1971.

| TT  | PETRARCA             | NELLA             | LETTERATURA | MAGIARA       |
|-----|----------------------|-------------------|-------------|---------------|
| 117 | 1 12 1 1/// 1/// 1// | 1 1 1 1 1 1 1 1 1 |             | 1411101111111 |

Pari ad altre letterature non italiane, la presenza del Petrarca assume un doppio aspetto anche nella letteratura ungherese: da una parte essa si manifesta nelle traduzioni delle opere del Petrarca in lingua magiara, dall'altra nell'influsso poetico del Petrarca in questa letteratura.

Le prime traduzioni, alla fine del Quattrocento e nella seconda metà del Cinquecento, sono quelle di opere latine dal contenuto morale (*Septem psalmi poenitentiales*) o novellistico (*Historia regis Volter*, tradotta da Pál Istvánffy, già studente nell'Ateneo di Padova).

Alcune poesie del Petrarca vengono tradotte nel 1720 da József Kármán in una fervida prosa. Il primo sonetto in versi esce in ungherese nel 1846 e da questa data in poi s'infoltiscono le traduzioni per tutto il secolo XIX per arrivare a *Tutti i sonetti* tradotti da Antal Radó nel 1886. Occorre pervenire al 1967 quando a cura di Tibor Kardos e per opera di un gruppo di grandi poeti e ottimi traduttori esce il *Canzoniere* integrale in magiaro (*Francesco Petrarca Daloskönyve*. Európa, Budapest). Lo stesso Kardos tradusse e pubblicò una selezione dell'epistolario del Petrarca e, insieme a numerosi altri scrittori, critici e studiosi della letteratura, era autore di saggi consistenti sull'opera petrarchesca e sulla fortuna europea del Petrarca.

L'influsso del Petrarca, sia nella forma sia nel contenuto, è presente nella lirica magiara dai grandi poeti rinascimentali Giano Pannonio (1434-1472, nella sua giovinezza studente di Guarino a Ferrara, si laureò in séguito all'Università di Padova) e Bálint Balassi (1551-1594) fino ai giorni nostri. Lo troviamo in Mihály Csokonai Vitéz (1773-1805), autore di un sensibilissimo ciclo poetico amoroso dedicato a Lilla. Il Csokonai è « il Petrarca di Lilla », come lo chiamò piú tardi Endre Ady (1877-1919), uno dei piú grandi lirici moderni della poesia magiara ed europea. Egli stesso era soggiogato dalla magia del *Canzoniere* e

scrisse da Parigi commemorando il sesto centenario della nascita del Petrarca: « Ecco, dopo seicento anni, Petrarca è piú vivo che mai . . . ». Non c'è luogo e tempo qui di elencare altri poeti e scrittori, piú o meno grandi, ma ugualmente presi in qualche maniera dal fascino emanato dalla vita e dall'opera del Petrarca. Basti rilevare Sándor Kisfaludy (1772-1844) il quale si ispirò sui luoghi petrarcheschi. Essendo caduto prigioniero dei francesi sotto Milano, egli trascorse nella Provenza il periodo della sua, del resto affatto triste, prigionia. Quanto a Sándor Petőfi (1823-1849), sebbene egli fosse stato lettore e buon conoscitore del Canzoniere, il suo genio poetico subí solo assai indirettamente il fascino di questa opera, che svincolò in lui l'immaginazione poetica.

Ecco, una rapidissima e molto lacunosa presentazione della fortuna del Petrarca nella lingua e nella letteratura ungherese in cui le maggiori glorie sono riservate alla lirica, genere inscindibile dai modelli del protomaestro della lirica moderna.

MIKLÓS FOGARASI

# PETRARCA TRADOTTO IN RUSSIA

Un passaporto privilegiato per i paesi comunisti il Petrarca, canonico cattolicissimo e beniamino di Papi e Imperatori, l'ha ottenuto, un secolo fa, da Engels. Anche nella prima pagina della più recente traduzione russa (di cui parleremo più innanzi) campeggia il giudizio engelsiano: che nessun altro quanto il Petrarca favori l'avvio di quella che fu « la rivolta progressista più grande fra quelle vissute fino allora dall'umanità », cioè del Rinascimento.

Forse senza saperlo, il Pilade di Marx riecheggiava in qualche modo, per una misteriosa affinità, quanto Puškin aveva scritto in un articolo del 1827. Contro la sospirosa romanticizzazione del Petrarca, allora imperante, Puškin insisteva sul carattere « popolare » del poeta. E avvicinandone la missione a quella di Lomonosov, fondatore nel '700 della lingua letteraria russa, affermava che i due scrittori, divisi dal tempo, « si assomigliano l'uno all'altro per la fermezza, per l'instancabilità, per l'ansia di progresso e di illuminismo ». Un poeta sensibilissimo reagiva cosí alla tendenza di vedere nel Petrarca solo un cantore d'amore, solo l'autore delle rime. Anche per Puškin la grandezza del Petrarca era soprattutto quella del padre della nuova civiltà dell'uomo.

Del resto proprio in questa veste Francesco si era presentato alla cultura slava orientale. Come hanno chiarito in Russia soprattutto gli studi di Korelin e di Golenisčev-Kutuzov, e fra noi quelli di Maver e della Contieri, fu attraverso la Polonia che il Petrarca approdò nei secoli XV e XVI nelle terre ucraine e belorusse. Ed era soprattutto il Petrarca degli scritti latini morali e civili, delle epistole, del *De vita solitaria*, del *De Viris*: o, attraverso la polemica antipapale dei Socini e dei sociniani, quello delle rime anticuriali e in generale politiche. Non è un caso che la prima traduzione di un sonetto petrarchesco al di là della Polonia sia quella, in ucraino antico, dell'antiavignonese « Fontana di dolore, albergo d'ira », dovuta a Meletij Smotrickij (1578?-1633).

Ma quando tra fine Settecento e primi dell'Ottocento la cultura russa entra piú risolutamente nella circolazione europea il Petrarca non può non vestire panni tutti romantici. Le traduzioni anzitutte di Konstantin Batjuškov e poi quelle di Kozlov, Majkov, Berg, tendono a trasfigurare il canzoniere in una specie di romanzo sentimentaleggiante: in un'« oscurità dolciastra » come ha affermato la relazione di Nicolaj Bažan al recente convegno petrarchesco di Venezia. Neppure le impegnative monografie di Korelin e di Veselovskij riescono a rompere questo cerchio romantico di solitudine, di amore, di melanconia in cui si ama rinchiudere il Petrarca, ignorandone quasi del tutto il generoso messaggio morale e civile. Ancora nella bella antologia del 1915 il simbolista Vjačeslav Ivanov volge nella sua lingua soltanto rime d'amore, in forme patinate d'arcaicità e di preziosismo. Ivanov era il poeta delle raccolte liriche Cor ardens, Amore e Morte; teneva sul suo tavolo di traduttore insieme Petrarca e Novalis.

E tuttavia neanche allora sfuggiva del tutto l'umanesimo rinnovatore in senso personale e sociale se la canzone all'Italia era tradotta ripetutamente e se una poetessa come Lesja Ucrajinka scriveva: « Petrarca, fisso nella memoria dei posteri come dolce cantore di Laura, era poeta robusto e partigiano, che superava per tendenziosità persino Dante nelle rime politiche e sarcastiche ».

Capovolgendo le tendenze romantiche e postromantiche, parnassiane e simboliste, soprattutto all'impegno morale e civile si sono ispirate le recenti manifestazioni petrarchesche nell'Unione Sovietica, in occasione del sesto centenario della morte del poeta. Una serie di letture nelle Biblioteche pubbliche, all'Unione Scrittori, all'Istituto di Letterature straniere, le traduzioni stesse in ucraino e georgiano dovute a Palamarčiuk, Bažan e Abascidze, hanno presentato proprio i testi piú significativi in questa direzione. La monografia Francesco Petrarca di uno dei piú autorevoli italianisti, Ruffo Chlodovskij (pubblicata ora dall'Accademia delle Scienze in 95.000 copie: pp. 176, kop. 61) è centrata anch'essa nell'analisi delle opere del Petrarca come matrici della civiltà umanistico-rinascimentale. Anzi Chlodovskij propone addirittura di fissare come data di nascita del Rinascimento quell'8 aprile del 1341 in cui il Petrarca fu coronato in Campidoglio. L'affermarsi insieme del mito di Roma e del mito della poesia al

centro della vita civile è per Chlodovskij l'emblema di un radicale rinnovamento culturale e sociale.

In attesa poi che escano ancora presso la stessa Accademia delle Scienze due volumi di opere scelte tradotte dallo stesso Chlodovskij e da Balasciov e Solonovič, uno dei piú operosi e intelligenti italianisti, Nicolaj Tomaševskij, ha pubblicato un'accurata e elegante raccolta comprendente la autobiografica epistola ai posteri, il Secretum e 138 rime, tutto accuratamente commentato e presentato dallo stesso Tomaševskij (ed. Chudožestvennaja Literatura, pp. 450, kop. 50). Le traduzioni sono solo in piccola parte quelle già esistenti (ne è stata conservata, opportunamente, qualcuna di Ivanov): molto piú numerose sono le nuove dovute a E. Vitkovskij, Ariadna Efron e Evgenij Solonovič. Quest'ultimo, già noto per quelle delle rime di Dante (premiate dall'Accademia dei Lincei), ha reso esemplarmente, a giudizio degli esperti, il vario e raffinatissimo linguaggio poetico del Petrarca. Ha raggiunto un raro equilibrio fra il rispetto alle forme caratteristiche delle rime petrarchesche e la necessità di renderle in una lingua viva e moderna, che le avvicini al lettore d'oggi, senza false e artificiali patinature arcaiche. È giovata certo a Solonovič l'esperienza sui testi di Dante: ma è giovato anche l'assiduo corpo a corpo col piú petrarchista dei nostri poeti contemporanei, Saba. Il Canzoniere sabiano è stato presentato da Solonovič, proprio contemporaneamente al Petrarca e presso la stessa casa editrice, in un'ampia antologia di traduzioni (Canzoniere, pp. 184, kop. 57), con un'accentuazione dell'inquietudine autobiografica e con un linguaggio lirico estremamente allusivo, ambedue di marca nettamente petrarchesca.

VITTORE BRANCA

# LA FORTUNA DEL PETRARCA IN ROMANIA

Mi sento tanto piú onorato in quanto, oggi, e proprio nella città che fu anche del Petrarca, mi è stata data la gradita possibilità di portare il nostro fervido omaggio alla memoria del Nostro parlandovi della fortuna del Petrarca in Romania.

Non potrò elencare un grandissimo numero di nomi, di traduttori, di studiosi e di poeti romeni petrarcheschi, anche se questo numero supera la cinquantina. Invece, vorrei mettere in luce alcuni fatti, molto più importanti e molto più significativi di un qualsiasi elenco onomastico. Innanzitutto (e tenendoci al caso della letteratura italiana), il fatto che la fortuna del Petrarca in Romania - lungi dall'essere scarsa, trovandosi quasi allo stesso piano di quella di Dante, - supera persino quella del Tasso e dell'Ariosto, e non è punto inferiore a quella del Leopardi e del Carducci, che sono i poeti dai quali si è più largamente tradotto in Romania. Se mi lasciassi prendere dalla tentazione di ricordarvi un principio basilare della comparatistica letteraria, dovrei dire che l'importanza, il significato profondo della fortuna di uno scrittore straniero in una qualsiasi letteratura non si misura dalla quantità dei nomi che abbiano contribuito alla sua diffusione, bensí dal fatto che la presenza di questo scrittore si sia fatta pienamente e largamente sentire in un momento decisivo dell'evoluzione della letteratura che lo ha accolto, nonché dalla sua presenza permanente, attraverso i tempi; in altre parole, dalla sua costante modernità ed attualità. Ed è proprio questo il caso — diciamolo fin dall'inizio della fortuna del Nostro in Romania. Le traduzioni dei sonetti petrarcheschi dell'Asachi rispondevano perfettamente alla sensibilità poetica, ai gusti dei lettori romeni del 1820, proprio come, 150 anni piú tardi, le Rime tradotte da Eta Boeriu (volume pubblicato nel 1970 ed esaurito in un mese!) soddisfacevano pienamente le esigenze intellettuali, morali, estetiche del lettore dei nostri giorni.

Ma, per apprezzare giustamente le dimensioni, l'importanza, il significato profondo della fortuna del Petrarca nella letteratura romena, bisogna innanzitutto tener presente il fatto che - per diverse ragioni storiche sulle quali non è il momento di soffermarmi, - questa letteratura comincia appena verso la fine del Settecento a muovere i primi passi nell'agone piú propriamente poetico. La letteratura romena popolare, o a carattere religioso, o storico, oppure umanistico (ad es. con Nicolaus Olahus che, tra l'altro, fu l'amico di Erasmo, con cui scambiò una quarantina di lettere) risale addirittura al Cinquecento. Però, una vera letteratura artistica, a fini puramente estetici, s'inizia alla fine del Settecento. E il primo poeta romeno, di quest'epoca, fu anche un grande ammiratore del Petrarca.

Tuttavia, i primi echi petrarcheschi li troviamo, molto prima, nei versi di un poeta romeno — ma di lingua italiana — del Cinquecento.

Fu questo principe regnante della Valacchia e si chiamava Petru Cercel. Una tipica figura rinascimentale. Bel giovane, elegante, colto, intrattenendo una brillante corte di cui facevano parte anche un certo numero di segretari e di « cavaglieri » cortigiani italiani, il Cercel pellegrinò a lungo in Italia e in Francia, allo scopo di ottenere l'aiuto per entrare in possesso del trono paterno. Lo troviamo alla corte di Enrico III di Francia, ricevuto con tanti onori, poi alla corte papale, alle corti di Mantova e di Ferrara, ricevuto in udienza dal Doge con pompa magna; ottenne di salire sul trono di Valacchia, ma solo per due anni; poi, costretto dai Turchi a fuggire dal regno, si rifugiò in Transilvania, fu imprigionato, scappò aventurosamente di prigione e tornò in Italia, fu di nuovo ricevuto gentilmente due volte dal Senato della Serenissima, e fornito di una galera per recarsi a Costantinopoli, dove fu dai Turchi annegato crudelmente nel Bosforo.

Il Cercel parlava correttamente italiano e francese. Nell'entusiastico elogio che di lui fa il suo segretario, Francesco Pugiella scrive: « Nella corte di Roma, e per tutta Lombardia siete riputato, non dico eccellente, ma unico Dottor di leggi, felicissimo scrittore di prose e di rime Thoscane, gentilissimo corteggiano, destrissimo negotiatore et gentilhuomo universale ». Infatti, Cercel componeva con disinvoltura i « concetti » alla moda alla corte di Caterina dei Medici, ed in italiano un inno a Dio che il nobile gentiluomo monferrino Stefano Guazzi ci ha tramandato in un suo cortigianesco libro. Ecco le ultime terzine, nelle quali si percepisce l'eco della lettura del Cercel dei Trionfi:

LA FORTUNA DEL PETRARCA IN ROMANIA

Tu che sei vita, veritate et via, Fammi conoscer che quanto nel mondo Di bene avrò, per tua bontà sol fia.

Se felice sarò, ricco et giocondo Di stato et di tesor, fa' ch'in servizio Tuo possa usarlo con timor profondo.

Solo è l'intento mio servir ogn'hora L'immensa maestà tua, Padre santo: Chi serve a te tutta la vita honora,

Et al fin vola al ciel con festa, et canto.

Ecco come scriveva il Cercel in italiano: « né piú né meno d'un qualunque petrarchista degli ultimi anni del Cinquecento » - commentava sessant'anni orsono il noto studioso dell'Università di Padova, Ramiro Ortiz, aggiungendo: « Freddi versi, ma che, composti da uno straniero, non possono non far meraviglia ».

Però, come ho già detto, la letteratura romena premoderna inizia due secoli piú tardi, con Ienachita Vacarescu.

È particolarmente significativo, per il nostro argomento, il fatto che proprio questo, scrittore, nella sua « Grammatica romena » — che fu la prima stampata, nel 1783, — troviamo per la prima volta menzionato il nome del Petrarca. L'autore, da tutti considerato il « padre della poesia romena », parlando della versificazione italiana, conclude: « Tutto ciò con una speciale inflessione di pronuncia, con un flusso solo, con / la rima / e pensieri sublimi, come p. es. sono, fra quelli di molti altri autori, i versi del Tasso, dell'Ariosto e del Petrarca » (non è nominato Dante, la cui fama nel Settecento languí del resto anche in Italia!). Infatti, il Văcărescu — di antica famiglia nobile ed egli stesso facente parte dei piú alti dignitari dello Stato, - oltre che il greco, il latino, il francese, il tedesco e il turco, conosceva bene l'italiano e la letteratura italiana. Una delle sue più note poesie, « Triste tortorella » — inclusa dall'inglese Whyte nel primo vo94

lume della sua « Histoire des langues romanes » (1841), come modello di lingua romena — è ispirata al ben noto motivo, molto diffuso in Europa, specie in Italia, dove Petrarca sostituisce la tortora col rosignolo:

> Ouel rosignol che sì soave piagne forse suoi figli o sua cara consorte, di dolcezza empie, il cielo e la campagne, con tante note sì pietose e scorte...

Confluisce, forse, nella composizione della poesia del Vacarescu, ammiratore dichiarato del Nostro, anche un pur lontano ricordo petrarchesco?

Comunque sia, una buona conoscenza della poesia del Petrarca ebbe anche il suo figlio Alecu Vacarescu, cronologicamente il secondo poeta lirico romeno. Un poeta erotico e un vero « petrarchista ».

Per Alecu Văcărescu, come pure per Petrarca, l'amore è una legge inderogabile della natura; la tonalità del suo amore è sempre platonica; mentre la persona amata non ha rivale, è unica, come Laura. Come pure Petrarca, il poeta romeno della fine del Settecento esprime l'idea della singolarizzazione, l'idea di distinguersi da altri; intuisce cioè, il distacco, l'opposizione tra l'artista e il resto del mondo; sente ed esprime, nella sua solitudine elegiaca, questa nuova realtà individuale. I suoi sentimenti sono - come quelli del Petrarca - di una ambiguità tutta « moderna », ed hanno la stessa intensità eccessiva. Anche Alecu Väcărescu è un temperamento mobile, appassionato, un uomo la cui sensitività, propensa verso esagerazioni, trova modelli letterari nei sonetti di Petrarca, tipo:

> S'arder da lunge ed agghiacciar da presso son le cagion'ch'amando . . . ecc.

> > (CCXXIV)

Infine, anche nella sua poesia è costante il tema dell'amore che infiamma e ghiaccia; e, soprattutto: una caratteristica basilare del petrarchismo di Alecu Văcărescu è la permanenza dei contrasti, del giuoco delle antinomie alternanti. Versi come questi:

> Ouando non ti vedo, muoio per assideramento, Voglio vederti e, così, bruciarmi...

ricordano molto da vicino, per lo stesso procedimento dell'antitesi, il famoso sonetto:

LA FORTUNA DEL PETRARCA IN ROMANIA

Pace non trovo e non ho da far guerra: e tremo e spero, ed ardo e sono un ghiaccio.

In questo modo, già alla fine del Settecento la poesia romena faceva i primi passi all'ombra o, meglio, alla luce benefica dello spirito del grande lirico aretino.

Ma, poiché parliamo dell'alba della poesia romena, come non ricordare il nome di un altro poeta, Costache Conachi, contemporaneo e quasi coetaneo di Alecu Văcărescu?

Conachi — il poeta più rappresentativo dell'epoca, in Moldavia, - è, diciamo, un petrarchista alla moda orientale. Di stirpe nobile anche lui, alto dignitario e governatore della Moldavia meridionale, Conachi menava — come pure il primo Vacarescu una vita di gran signore, in un palazzo con tanti di quei tappeti. scialli, oggetti di rame e yatagani turchi, organizzando sontuosi festini e grandi battute di caccia, circondandosi di musicisti e di giovani e graziose domestiche, e vestendo vistosi vestiti orientali. Però il Conachi -- che leggeva con facilità il greco antico e moderno, lo slavone e il turco, ma anche il francese, l'italiano e un po' di tedesco - tradusse opere di diversi scrittori dell'illuminismo francese e inglese - Voltaire, Marmontel, Pope, - nonché di diversi poeti minori francesi e anacreontici greci. Ma, come poeta, Conachi è un petrarchista. Infatti, la sua poesia adotta i temi, i motivi, i procedimenti stilistici del Petrarca attraverso la « petite poésie » francese del Settecento; mentre la preziosità del suo petrarchismo è attenuata da una delicatezza, da una morbidezza un po' come quelle del Chiabrera. — Di pura essenza petrarchista però resta il suo sentimento di permanente incertezza, la sua confusione tra l'amicizia e l'amore, la sua grave solennità erotica, la lunga durata del suo amore, — mentre la situazione familiare della donna amata e, spesso, anche le sue reazioni, sono quelle di Laura. — Cosí, Costache Conachi, il terzo poeta romeno per cronologia e per importanza, impersona il terzo capitolo della fortuna del Petrarca in Romania.

97

Ed eccoci arrivati al momento piú importante del petrarchismo romeno, rappresentato da Giorgio Asachi.

Il significato profondo di questo assai importante momento letterario può essere pienamente inteso se teniamo conto del fatto che Asachi fu la piú grande personalità della cultura romena in Moldavia all'inizio dell'Ottocento: fondatore della scuola superiore d'ingegneria e di altre scuole ed istituzioni didattiche, fondatore in Moldavia del teatro romeno, del conservatorio filarmonico drammatico, dei primi periodici romeni, della Pinacoteca di Iași, nonché poeta, drammaturgo, prosatore, autore di un'ottantina di volumi. Studiò per otto anni a Leopoli, dove imparò il latino, l'italiano, il francese, il tedesco e, naturalmente, il polacco; studiò poi altri tre anni a Vienna. All'età di 20 anni venne in Italia, dove rimase quasi 5 anni, interessato alla filologia e archeologia, lettere e arti — era anche un ottimo disegnatore, — girando tutto il paese, studiando nelle biblioteche, visitando musei, e copiando quadri di maestri famosi. Lavorò nello studio del Canova, a Milano conobbe personalmente Vincenzo Monti — allora all'apogeo della celebrità, — e s'innamorò della giovane e bellissima nobile milanese Bianca Milesi, poetessa e letterata anche lei, « la bella giardiniera » del Risorgimento — come fu in Lombardia chiamata, e da Manzoni stesso, « madre della Patria ».

A Bianca Milesi, l'Asachi — il primo sonettista romeno — dedicò diversi sonetti scritti in un'elegante lingua italiana (alcuni versi di Asachi furono pubblicati in una rivista romana). — Bisogna dire fin dall'inizio che tutta l'opera poetica, in romeno ed in italiano, di Asachi — ammiratore anche di Metastasio e di Parini, di Foscolo e di Monti, nonché di Alfieri, dal quale tradusse il Saul — sta sotto l'influenza del Petrarca. Tradusse e pubblicò tre sonetti di Petrarca. Ma, in tutta la sua opera poetica originale, Petrarca è quasi sempre presente. Una sua poesia, in romeno (ne eseguí anche una versione in italiano) intitolata « Al Tevere », si conclude con questa confessione:

Non ho mai sentito, da giovane, nella Dacia ombrosa Versi dolci accompagnati dal suon dello zùffolo Come suona del Petrarca la lira armoniosa!

ossia — ed è con le parole stesse del poeta, che io mi permetto di farli risuonare qui, oggi, in questa solenne occasione:

Nici sunînd pe fluier doine înca-n Daciaa umbroasa N-auzit-am în junie dulce versuri asa line, Precum suna-a lui Petrarca lira cea armonioasa!

Infatti, l'eco dell'« armoniosa lira del Petrarca » si sente veramente nei suoi sonetti. Ecco un esempio:

Tempo fu già che tra servil catena Amor tiranno a suo piacer mi strinse, quando colei, ch'oggi rammento appena, d'esser fida al mio cor bàrbar finse.

Ma, franto il laccio, e se tormento e pena costommi il dì ch'un guardo suo mi vinse, or torno a respirar l'aura serena e di maschio valor l'alma si cinse.

Trema l'ingrata e morda il labbro indegno onde lieta speranze a me porgea, ch'io non curo e non temo il suo disdegno.

E, se pàrvemi un dì d'Amor la Dea, mentre dell'alma mia tutto ebbe il regno, or detesto col nome anche l'idea.

La devozione del poèta romeno al suo idolo letterario, prende, a volte, forme interessanti, se non addirittura strane. Ad esempio, l'Asachi copia nei suoi quaderni molte poesie del Petrarca, traduce in tedesco un sonetto del Nostro, ne scrive la biografia — sempre in tedesco, — e, in un'ode, nell'elenco dei piú grandi nomi della poesia universale — Omero, Pindaro, Virgilio, Orazio, Ovidio, Milton e Schiller — egli include (unico poeta italiano!) il nome del Petrarca.

Asachi pubblicò una « Raccolta di poesie », in italiano, con la traduzione in romeno a fronte. Inoltre, lasciò in manoscritto un altro ciclo di poesie, sempre in italiano, un vero e proprio canzoniere d'amore, intitolato « La Leucaide », cioè, canti in onore di Leuca, il nome, di puro stampo arcadico, grecizzato di Bianca (Milesi). La Leuca di Asachi —al pari di Laura — affascina con la sua bellezza e dignità; la sua presenza fisica ricorda l'ideale della perfezione classica; mentre in quanto alla struttura morale, essa non è per niente inferiore a Laura. Anzi: altrettanto bella ed affascinante, Leuca è invece superiore a Laura per la

sua cultura, il suo talento ed i suoi sentimenti patriottici. Insomma — è superiore persino alla legendaria Elena; e questo, il poeta vuole dirlo in versi toscani:

Alla ricca Micene, altera ancora, Gire ed in carme Tosco dir vorrei, Che d'Elena, ch'a pugna mosse i Dei, Il bel, al Vostro innante, si scolora.

La bellezza di Leuca è superiore anche perché accompagnata da alte qualità morali:

Ma d'alto senno splendon anco intorno.

Ma ciò che avvicina di più Asachi al Petrarca è il sublime e costante brivido dell'amore; il carattere concreto, reale e, allo stesso tempo, ideale della donna amata; il fatto che, dopo la loro separazione — come, per Petrarca, la morte di Laura, — Leuca resta per il poeta un vero simbolo di azione e di virtú; in fine, l'oscillazione tra la beatitudine e la sofferenza, tra la tentazione di scacciare la sofferenza nata dall'amore e la tentazione di accettarla, poiché essa nobilita l'animo, — un conflitto, insomma, che si risolve, come pure nella poesia di Petrarca, in accenti di malinconia e di rassegnazione:

Veggio ch'al volger d'anni in Voi rinacque Donna, colei che fu sol Una in terra, Per cui l'Amor di Sorga all'umil acque Lunga al Tosco Cantor già mosse guerra.

Il « Tosco Cantor » è Petrarca, naturalmente. « Tosco Cantor » — modestissimo, ma devotissimo al suo idolo — fu anche Giorgio Asachi all'alba della poesia romena. Devotissimo, anche, alla memoria della defunta Leuca. A 60 anni da quando scrisse i suoi primi sonetti petrarcheschi (caso unico, forse, nella storia della fortuna del Petrarca in tutto il mondo), dopo aver scritto per ben 60 anni poesie petrarchesche, all'età di 82 anni, nel 1869 Asachi scrive ancora un sonetto, sempre in italiano, dedicato all'anniversario della nascita di Leuca — ormai scomparsa da tempo, — un sonetto che termina con questi versi:

Eterno vive il pensier di Quella Da me adorata e benigna Stella; Che mi condusse in età primiera Salvo tra i scogli dell'empia riviera.

Questo sonetto fu la sua ultima opera poetica. Un mese dopo, Asachi morí.

Molto presto, il nome del Petrarca appare persino in una rivista — la più diffusa in quel tempo — di divulgazione storica, scientifica e letteraria. Nel 1841, nella « Icoana lumii » (cioè: « L'immagine del mondo ») si pubblica un ampio articolo sulla « Casa del Petrarca in Arquà », con una bella incisione accanto, su tutta una pagina. È una descrizione dell'incantevole paese e i dintorni, è un'affettuosa evocazione del Petrarca, ed è un cordiale omaggio ai cittadini che, in diverse città italiane, hanno onorato la memoria del grande poeta.

Nei seguenti decenni dell'Ottocento ritroviamo l'influenza del Petrarca anche nell'opera poetica di Al. Deparateanu, da tutti i critici considerato « un petrarchista puro ». Deparateanu mette spesso — come motto — in fronte alle sue poesie dei versi del Petrarca, per il quale ha una profonda venerazione, perché:

Come la pioggia fa sbocciar nella valle le violette, Così il Petrarca faceva fiorire i suoi dolci sonetti Dall'animo suo divino!

Nella stessa epoca Petrarca ebbe, da noi, diversi altri traduttori, per lo meno cinque, — tra i quali ricorderei il transilvano I. Bocanici che, verso il 1890, pubblicò non meno di 24 sonetti da lui tradotti. Ricorderei anche il nome della poetessa Iulia Hașdeu che, nelle sue raccolte di poesie francesi pubblicate a Parigi, è una vera petrarchista.

Nel Novecento, infine, il « Canzoniere » romeno si arricchisce sempre piú. Sarebbe, ovviamente, impossibile ed inutile elencare tutti i nomi dei traduttori e dei poeti romeni che, in un grado maggiore o minore, subirono l'influenza del Petrarca. Di modo che mi soffermerò solamente su alcuni aspetti interessanti e significativi.

Ricorderò, ad es., il nome di Nicolae Iorga, l'illustre storico di fama mondiale, una personalità poliedrica, la cui opera non solo fa spavento per quantità (scrisse più di mille volumi e 25.000 articoli), ma è impressionante anche per la sua eccellenza, compresa la parte dedicata al campo letterario. All'inizio del secolo lo Iorga - profondo conoscitore della lingua e della letteratura italiana pubblicò la traduzione, per la prima volta fatta in romeno, della famosa canzione « Italia mia, benché 'l parlar sia indarno » (canzone che ebbe poi altri 5 traduttori, tra i quali il sommo poeta moderno romeno Lucian Blaga). Piú tardi, nel primo volume della sua « Storia delle letterature romanze » il Iorga si occupa largamente del Petrarca, in una ventina di pagine in cui, ad ogni passo « troviamo novità, indipendenza di giudizio, impressione fresca e sentita » (Ortiz). Mentre nel 1929, in occasione della commemorazione del Petrarca all'Accademia Romena, lo stesso Iorga fa (cito Ortiz) « un importantissimo discorso (...) pieno di suggestioni ».

Sono da ricordare, poi, la relazione che Ramiro Ortiz, professore, prima, all'Univ. di Bucarest, fece nel 1928 al Convegno Petrarchesco di Arezzo su Petrarca ed Asachi, ed il dono fatto dall'Accademia Petrarca all'Accademia Romena; oppure, il numero speciale dedicato al Petrarca nel 1922 dalla rivista romena « Roma » (nel Novecento, in Romania apparvero ben 18 riviste e periodici dedicati esclusivamente ai rapporti letterari e culturali italoromeni), numero celebrativo comprendente cinque studi, una ventina di sonetti nella versione di sei traduttori diversi, ed illustrazioni di alto interesse documentario.

Ma, come ho detto, non è possibile elencare tutti i traduttori romeni, occasionali o assidui, del Nostro. Tuttavia, non dobbiamo tralasciare il nome di C. D. Zeletin che, nel 1966, pubblicò una cinquantina di sonetti e canzoni petrarchesche; né il nome di Lascar Sebastian, che nel 1959 pubblicò un volumetto di Sonetti del Petrarca; né quello di Pimen Constantinescu, italianista, che dal 1970 in poi iniziò la pubblicazione della sua traduzione integrale del Canzoniere; infine, il nome della professoressa Eta Boeriu che, dopo averci dato magnifiche traduzioni della Divina Commedia, del Decamerone, del Cortegiano, ecc., nel 1970 pubblicò la traduzione di un'antologia delle Rime (306 pp.) e sta ultimando la sua versione integrale del Canzoniere.

Non so, gentili signore e signori, se in altri paesi siano apparse, nel giro di un decennio, quattro versioni della poesia petrarchesca di un simile ampio respiro e di un simile livello artistico e scientifico; tanto per sottolineare ancora una volta la fervida ammirazione di cui gode oggi il Nostro in Romania. E ci sia consentita, anche se tra parentesi e di sfuggita, un'altra osservazione, che faccio dopo aver accennato prima alla traduzione della *Divina Commedia* della Eta Boeriu: credo che la Romania sia l'unico paese al mondo in cui, tra le sette traduzioni integrali esistenti della *Commedia*, se ne trovino due — bellissime nella realizzazione in terzine dantesche, noché integrali — entrambe dovute a delle donne!

L'ultima parte della mia comunicazione sarà dedicata ad un brevissimo sguardo sulla fioritura critica, in questi ultimi decenni, sulle pagine del Nostro.

Anche qui non è il caso, naturalmente, di soffermarci sui testi scolastici: Petrarca, pur non appartenendo alla nostra letteratura nazionale, viene studiato nella scuola superiore e nelle facoltà, dove la storia della letteratura universale è una materia obbligatoria. Né mi soffermerò sui numerosi studi ed articoli critici, anche se sono obbligato a ricordare quelli del prof. Al. Balaci, — già direttore dell'Accademia di Romania in Roma — compresa la sua monografia sul Petrarca (1968).

Ricorderò invece un lavoro insolito, come è quello del prof. Jean Livescu. Si sa che gli studiosi romeni hanno portato alcuni importanti contributi allo studio della letteratura italiana — ed in questo senso, possiamo far menzione dei poderosi ed autorevoli lavori pubblicati a Parigi di N. Serban su « Leopardi en France » o di Al. Cioranescu su « Arioste en France », quest'ultimo autore anche di una recente e súbito esaurita traduzione integrale in francese della *Divina Commedia*, eseguita in terzine perfette. — Comunque, a questi nomi (ma ce ne sono anche altri) dobbiamo aggiungere quello di Jean Livescu autore di una molto valida tesi di dottorato (discussa non ricordo in che università tedesca) dal titolo « Il petrarchismo in Germania ».

Infine concludiamo con G. Călinescu, scomparso otto anni or sono, già membro della Scuola Romena di Roma, ottimo italia-

nista, e fra i massimi critici e storici della letteratura romena. Călinescu, autore di numerosi saggi di letteratura italiana, da s. Francesco a Pirandello, da Tasso ad Italo Svevo, da Iacopone ad Alfredo Panzini, offre, nel saggio « Petrarca ed il petrarchismo », alcune interpretazioni originali, considerando il problema della modernità del Nostro sotto un'angolazione ricca di suggerimenti fertili. « Il Petrarca — scrive Călinescu — si è costruito, col suo Canzoniere, un romanzo sentimentale possibile e completo, fondato su di una filosofia erotica platonica, nel senso che il poeta ha in vista l'idea eterna e si sente in debito di amarla al di sopra ed a dispetto della fenomenalità; ciò spiega la costanza del poeta e la sua fedeltà all'ombra della donna amata, anche dopo la sua morte. Petrarca, però, soffre di una neurastenia dottamente coltivata, avendo in modo artistico il piacere di esser triste ». Cercando con intermittenza, la solitudine, egli è il primo poeta « selvaggio » del mondo moderno: « piú selvatico che i cervi », dice lo stesso poeta.

Però « la vita solitaria non esclude il culto dell'amicizia » - scrive il Petrarca, le cui aspirazioni monastiche, lungi dall'essere mistiche, anzi si avvicinano piuttosto a quelle epicuree del Rabelais che sognava una « Abbave de Thélème ». Del tutto moderna è la contraddizione che domina sempre l'animo del poeta e che gli produce uno stato di astenia morale, e la sua « irrequietezza »: spirito contraddittorio, sofferente di stanchezza e di noia, di spleen, Petrarca è il precursore dei romantici. In questo senso scrive il Nostro: « Il tuo spirito è oppresso da quella peste che gli antichi dissero tristezza e che i moderni chiamano melanconia ». Del tutto moderno è anche il fatto che egli coltiva coscientemente il suo « io », essendo, nelle sue Rime, autobiograficamente sempre presente e facendo sí che la sua poesia diventi un diario intimo, come in genere la poesia d'oggi che si alimenta di esperienza personale. I procedimenti artistici, poi, del poeta anticipano non soltanto quelli del preromanticismo e del romanticismo, ma addirittura quelli del simbolismo:

> Passa la nave mia colma d'oblio per aspro mare, a mezza notte il verno, enfra Scilla et Caribdi; et al governo siede 'l signore, anzi 'l nimico mio;

> > (CLXXXIX)

Ecco, qui, il senso enigmatico della nave, il tono oscuramente sentenzioso, le immagini « suggestive », tutto ricorda il simbolismo. Altri versi hanno un tono sempre apoftegmatico, il che crea una certa atmosfera intellettualistica di astrazione. Petrarca non è un poeta che *costruisce*, ma un poeta preoccupato dell'esattezza verbale, di « polir colla lima » i suoi versi. Versi che, inoltre, procurano un'alta soddisfazione ai lettori di tutte le età.

OVIDIO DRIMBA

# COSBUC, LETTORE DEL PETRARCA

În una relazione presentata all'Accademia di Romania molti anni fa, nel 1930, Ramiro Ortiz seguiva la fortuna del poeta italiano in Romania, da Ienăchiță Văcărescu, Gh. Asachi e Gh. Panu fino a Nicolae Iorga, Al. Rally, Ioan Ciorănescu, Al. Marcu ecc. Dopo il 1928, quando Ortiz conclude il suo excursus petrarchesco, i saggi e le traduzioni dall'opera del Petrarca hanno registrato crescente fortuna, grazie agli scritti di G. Călinescu e, particolarmente, di Alexandru Balaci e alle traduzioni di Lascăr Sebastian, Eta Boeriu, Radu Boureanu ed altri, tra cui il sottoscritto, se ci è lecito dirlo.

Un aspetto meno studiato della fortuna del Petrarca nella letteratura romena concerne i poeti petrarcheschi del XIX secolo, tra cui Gh. Asachi innanzitutto. Indubbiamente, il suo petrarchismo può venir considerato quale riflesso della tendenza latineggiante della Scuola Transilvana e della tendenza italianeggiante di Ion Heliade Rădulescu. Esso si fonda su alcune somiglianze (figura, matrimonio, la morte per la peste) tra Laura e Bianca Milesi, l'italiana amata e cantata nei sonetti italiani da Gh. Asachi. Il suo petrarchismo si spiega però prima di tutto per la conoscenza diretta dell'opera del Petrarca e per l'influsso esercitato dal trionfante romanticismo. Il Petrarca era una fonte della poesia romantica occidentale, ed interpretare Gh. Asachi quale petrarchista significa allargare la comprensione del suo romanticismo.

Ramiro Ortiz, amico di Cosbuc ed editore della *Divina Com*media da questo tradotta, non fa cenno mai ad alcun legame tra l'opera del Petrarca e le preoccupazioni di Cosbuc. George Cosbuc (1866-1918), italianista per diletto nel senso nobile e profondo della parola, e uno dei piú interessanti dantisti romeni,

<sup>1.</sup> R. Ortiz, Per la fortuna del Petrarca in Rumania (1783-1928), Academia Română, Actele Seçtiei literare, Seria III, Vol. v, Mem. 2, Bucarest 1930.

pur non essendo un poeta petrarcheggiante, è stato un conoscitore dell'opera di Francesco Petrarca.

C. D. ZELETIN

La nostra supposizione è stata confermata dalla scoperta di una copia del Canzoniere sottolineata e glossata dal grande poeta, traduttore e commentatore romeno di Dante. Il volume appartenne alla biblioteca del nostro poeta e fu regalato verso il 1942-3 da Elena Cosbuc, la moglie del poeta, a George Franga, il direttore di allora e di oggi del Museo del Teatro Nazionale di Bucarest, che lo collocò subito nell'archivio dell'istituzione da lui creata ed alla quale si è dedicato. Si tratta di un libriccino di 240 pagine, formato 9x5, rilegato in cartone nero, avente il dorso di cuoio su cui sta scritto in maiuscole: « Petrarca ». Conformemente alla vecchia tradizione editoriale, al Canzoniere sono aggiunti anche i Trionfi. La pagina del titolo vi manca. Sul frontespizio è inciso uno dei ritratti di larga circolazione del poeta, di paternità ignota. I caratteri sono di un'eccezionale chiarezza. La pagina accoglie 44 versi. Le note, e particolarmente le sottolineature, sono assai abbondanti, ciò che fa palese, ancora una volta, l'attenzione con la quale Cosbuc studiava un libro.\*

La biblioteca lasciata da Cosbuc e ragalata in gran parte all'Accademia Romena da Elena Cosbuc è -- eccetto la bibliografia dantesca — povera in libri italiani. Al. Dutu, nell'esaminarla, trovò 2 solamente Bojardo's verliebter Roland e Gedichte Francesco's Petrarca. Quest'ultimo volume, a quanto presume Al. Dutu, è stato raffrontato da Cosbuc coll'originale italiano, in quanto ha cancellato i numeri dei sonetti, sostituendoli. Ion Apostol Popescu trovò 3 fra i libri destinati alla casa memoriale di Hordou una versione tedesca della Vita Nova (Das neue Leben, Leipzig, senza indicazione di anno) ed alcune grammatiche italiane, tra cui: Grammatica italiana del Tarmini (Vienna, 1786), Italienische Sprachlehre del Filippi (Vienna, 1806) ed una grammatica stampata a Stoccarda nel 1872. La biblioteca dell'Accademia è in possesso di alcune antologie in tedesco, dove

c'è anche letteratura italiana, come, ad esempio, i volumi di H. Normann: Perlen der Weltliteratur (Stuttgart, 1871), Europäische Lyrik (Leipzig, Ph. Reclam, senza indicazione di anno). La spiegazione della scarsità di libri in italiano risiede, in primo luogo, nel fatto che essi furono asportati da alcuni collaterali della famiglia della moglie del poeta, negli anni seguenti all'improvvisa morte di Cosbuc. Nella medesima povera biblioteca del Museo del primo nostro teatro, ho consultato alcune copie della Divina Commedia, una copia del Convivio e un'altra del De vulgari eloquentia (in italiano), riccamente postillate, volumi che aspettano lo storiografo competente che potrebbe scoprire nel groviglio di note ancora un filo di luce verso il mondo dei pensieri del poeta ferito, taciturno, ritirato nel bosco dantesco... Si è verificata una vera tragedia con la biblioteca di Cosbuc e ci sono ancora dei testimoni che potrebbero descriverla. Molte edizioni con preziose postille, giunte in biblioteche private, sono state miseramente messe in vendita oppure portate oltre i confini, in pacsi dove, probabilmente, nessuno si renderà mai conto del loro valore. Il resto della biblioteca, donato tardi allo Stato, è stato diviso in tre fondi con varia destinazione, di cui uno si trova all'Accademia. Un'altra causa che spiega la povertà di libri italiani sta nel fatto che, nell'intraprendere la traduzione della Divina Commedia, Cosbuc non si è rivolto sin dall'inizio ai testi originali, ma è ricorso a versioni francesi e particolarmente tedesche (prima Eitner, 1889, in seguito Bassermann, Philalethes e Zoosman). Nel periodo in cui dava l'ultima mano alla traduzione della Divina Commedia, Cosbuc conosceva ormai bene l'italiano, e, per di più, quando si accinse a erigere quel monumento, progettato in sei volumi, il Commento alla Divina Commedia, il numero delle opere in italiano consultate aumentò. È il periodo del « messianismo dantesco », cosí come lo definisce felicemente Pimen Constantinescu. Riteniamo che in quel torno di tempo sorse anche l'interesse di Cosbuc per il Petrarca e che allora lesse il Canzoniere. In quel giro d'anni il poeta redigeva il commento dantesco, trovandosi nel quaderno La donna con le trecce bionde, datato 1912, un capitolo contenente argomentazioni a carattere polemico volte a dimostrare che Beatrice non

<sup>&</sup>quot; [Si tratterà di una delle varie edizioncine « diamante » del secondo Ottocento, con numerazione separata per i sonetti e le canzoni (con ballate e madrigali). Alla vecchia numerazione qui si è aggiunta fra parentesi quadre quella moderna e comune (n.d.r.)].

<sup>2.</sup> A. Dutu, Studii și cercetări de bibliografie, Bucarest 1960, 3, 181.

<sup>3.</sup> L.A. Popescu, in « Steaua », Cluj 1957, 9, 124.

<sup>4.</sup> P. Constantinescu, Limba și literatura română, Bucarest 1968, 17, 97

era stata una donna reale, ma soltanto la personificazione di una idea dedotta da una categoria morale, l'immagine di quel principio salvatore (*Il principio della salute*) dal quale ognuno si allontana per poi tornarci.

Di che natura sarà stato l'interesse che spinse Cosbuc verso l'opera del Petrarca? È possibile che il Canzoniere sia stato solo una lettura occasionale? George Cosbuc costellava di note qualsiasi libro letto, ciò che ci impedisce di dare una risposta. Ci siamo domandati se ebbe l'intento di tradurlo. Il lavorio, per tanti anni, intorno alla Divina Commedia può avergli dato il gusto delle grosse imprese editoriali concernenti non un solo scrittore, bensí un'epoca. Aveva manifestato la propensione a erigere grandi architetture poetiche sin dagli anni giovani, quando ambiva a comporre un'epopea romena. Aveva tradotto poemi epici, l'Odissea, l'Eneide . . . L'età che aveva - non sospettava la fine prematura - gli avrebbe permesso se non la traduzione integrale del Canzoniere, almeno una scelta di ciò che gli pareva più significativo. La domanda è tale da non permettere mai una risposta precisa. In quanto a noi, riteniamo che egli mirasse ad altri scopi. Supponiamo, date la sottilineature insistenti (a volte ripetute con una matita di un altro colore) di alcuni versi, stanze oppure poesie intere attraverso i quali il Petrarca svela le bellezze di Laura, come pure dalle notazioni marginali a matita del nome di Beatrice o solo della iniziale B, che Cosbuc abbia voluto mettere a raffronto l'immagine di Laura del Petrarca e quella di Beatrice di Dante, domandandosi se, caso mai, tutt' e due non discendessero da un'unico prototipo. Ambedue presentano somiglianze nella figura e nelle circostanze di vita. Ovviamente, questi particolari Cosbuc non li conosceva da alcun documento riguardante la loro vita reale, bensí dalla Vita Nova e dalla Divina Commedia dantesche e dal Canzoniere e dai Trionfi petrarcheschi. Cosbuc si situava sulla linea interpretativa di alcuni dantisti quali Friedrich Schneider sostenitori dell'inesistenza reale di Beatrice.

Al sonetto 70 [ed. mod. 91] del *Canzoniere*, accanto ai versi: *La bella Donna che cotanto amavi, | Subitamente s' è da noi partita . . .*, Cosbuc scrive, col sarcasmo che lo aveva spinto a notare su un altro libro accanto al nome di Alcibiade « un nevrotico »: « anche costui *subito* ». L'allusione concerne la rapidità

della perdita tanto di Beatrice da parte di Dante, quanto di Laura da parte del Petrarca. O, forse, ha pensato alla fulminea morte dell'unico suo figlio, Alexandru Cosbuc, due anni prima, in un incidente automobilistico. Sempre subito . . . Nella Canzone 24 [119] sottolinea i versi: ... tutta l' età mia nova / Passai contento..., postillando « V.(ita) N.(ova) sempre cosí ». Associazioni con la Vita Nova fa anche nel caso della Canzone 40 [268], sottolineando i versi, tanto importanti per l'analogia che aveva di mira, della terza strofa: Piangendo la richiamo: / Questo m'avanza di cotanta spene, / E questo solo ancor qui mi mantene..., aggiungendo concisamente in margine della pagina: « Morte conforta ». Nella celebre Canzone 44 [325], tra molti altri, si sofferma sul verso Cosa nova a vederla . . . , aggiungendo la lettera B.(eatrice) e « Cosa nova ». È evidente che il poeta che aveva già letto alcuni dei poeti del Dolce Stil Nuovo, e che aveva scritto di recente su di essi,5 è sensibile alla circolazione del motivo cosa nova, motivo che conferisce tutto lo splendore al sonetto xxvI della Vita Nova, Tanto gentile e tanto onesta pare . . . L'iniziale di Beatrice, (B), mette in risalto quei versi del Canzoniere significativi tanto per il parallelo Beatrice-Laura, quanto per la psicologia che fa del Petrarca il primo annunziatore del Rinascimento. In tal modo, il nome di Beatrice viene accostato a versi quali: Levan di terra al ciel nostr' intelletto... (S. 10), Mille fiate ho chieste a Dio quell' ale, / Co le quai del mortale / Cancer nostr' intelletto al Ciel si leva... (C. 39) [264), Ritogli a Morte quel ch' ella n'ha tolto, / E ripon le tue insegne nel bel volto... (C. 41) [270], l'intero sonetto 235 [276], il verso finale, diversamente interpretato dai commentatori, del sonetto 294 [338]: E'l ciel, che del mio pianto or si fa bello..., il distico: Quella che fu del secol nostro onore, / Or è del ciel, che tutto orna, e rischiara . . . (S. 300) [344],

Tutta questa selezione di passi, volta ad avvicinare due fantasmi di luce che sono, contemporaneamente, anche due delle donne più cantate della letteratura universale, sembra esser compiuta appositamente da George Cosbuc sotto l'impressione di trasfigurazione che lascia in ugual misura la Vita Nova di Dante

<sup>5.</sup> G. Cosbuc, Flacara, București 1912, p. 217.

Alighieri e, in molte sue parti, il *Canzoniere* del Petrarca. George Cosbuc dava intenzionalmente rilievo all'impressione di irreale che lasciano tanto Beatrice quanto Laura, per completare l'immagine di quella diafana *donna con le trecce bionde*. Egli intendeva seguirne la filiazione e il destino dalle opere di Guido Guinizelli e Cino da Pistoia « e d'altri fino ai tempi del Petrarca », a quanto egli stesso ci dice nei commenti danteschi. La donna dalle bionde trecce è di origine francescana o albigese — pensava Cosbuc — e la poesia italiana delle origini la chiama Onesta, Selvaggia, Mandetta oppure Bianca. Dante stesso, nella *Vita Nova*, l'ha chiamata Giovanna e Primavera, e nella *Divina Commedia* Matelda.

Ecco, dunque, il motivo per il quale riteniamo che Cosbuc abbia studiato il Canzoniere petrarchesco. Egli ha voluto estrarne quei tratti che completassero l'immagine della donna dalle bionde trecce, che formerà un capitolo nel suo commento alla Divina Commedia e innanzitutto l'immagine ossessiva dei capelli biondi: i biondi capelli, i cape' d' oro, biondo capel, le bionde treccie, i capei d'oro, affascinandolo, com'è evidente, il sonetto 184 [220]: Onde tolse Amor l'oro, o di qual vena, / Per far due trecce bionde? . . . Nel seguire il filone dendriforme delle associazioni, al di là dell'accostamento Beatrice-Laura, Cosbuć vede 'l'icona della donna dalle bionde trecce discendere dall'icona di santa Maddalena. Essa ha lavato con le lagrime i piedi di Gesú e poi li ha asciugati con il folto dei capelli d'oro — ci dice la Bibbia. Ciò spiega la presenza della parola Bibbia accanto a molti versi che cantano la bellezza dei capelli e del volto di Laura. Sul sonetto 251 [292], con un così straordinario movimento interno, Coşbuc si sofferma, sottolinea Le crespe chiome d'or puro lucente . . . aggiungendo in margine con la matita: « Maddalena ».

Coşbuc ha provato a convincersi ancor di piú della fondatezza di una delle idee assiali del suo commento dantesco, conformemente alle quali l'allegorismo è il tratto peculiare dell'arte di Dante, e con tale intento, o, forse, ossessione, ha studiato il Canzoniere del Petrarca. Nel suo commento alla Divina Commedia in cui ha fissato con un'argomentazione brillante e personale la

data della visione di Dante e, in generale, una nuova cronologia della Divina Commedia, Cosbuc si è opposto francamente
alla realtà storica di Beatrice e ha respinto con forza la realtà dell'amore di Dante per una certa Beatrice di Firenze, particolarmente per dimostrare più agevolmente il fatto che Beatrice è a
volte la personificazione « dell'idea di giustizia che governa il
mondo morale », oppure « uno stadio dell'intelletto umano, capace di comprendere e di accogliere la verità ». In tal modo
egli si opponeva ai « beatricisti » Scartazzini, Todeschini, Witte, Alessandro d'Ancona, che ritenevano di approfondire la comprensione del poema dantesco se arricchivano la conoscenza della
vita reale di Beatrice Portinari, rivelandosi di fronte a loro aspro
e sarcastico. La tensione di questa idea lo fece arrivare fino a
Mona Lisa: « La Gioconda di Leonardo da Vinci è Beatrice, con
i suoi attributi e simboli ».

Il resto delle postille non può essere ordinato in una prospettiva precisa. Sono lettere, cifre, date, identificazioni di nomi propri, parole isolate, frasi incomplete il cui senso resta crittografico. Alcune delle postille sono interessanti per le associazioni, i richiami, per la rivelazione dell'affinità di Cosbuc con la lirica del Petrarca e della disposizione che ebbe durante la lettura. La bellezza di alcuni versi lo entusiasma, la prosaicità di altri versi lo irrita. In tal modo, di tutto il sonetto 262 [303], sottolinea il medesimo verso (Fior, frondi, erbe, ombre, antri, onde, aure soavi . . .) sul quale si era soffermato anche Ion Heliade Rădulescu per discutere la sua struttura disfonica, in una digressione concernente il modo con cui la lingua romena, rispetto all'italiano, subisce le elisioni.8 Spirito lucido, amante delle idee chiare, spietato con le debolezze che si intravvedono a stento sotto l'aureola che la posterità mette sulla fronte dei grandi poeti, persino di Dante, Cosbuc sferza la descrizione glaciale dell'edificio allegorico della Canzone 44 [325] (Muri eran d'alabastro . . .) postillando: « preziosità ridicole ». Accanto alla sesta strofa, dove sono annoverati i miracoli sorti sotto i piedi di Laura fanciulla,

<sup>6.</sup> G. Coșbuc, Comentariu la « Divina Comedie », II, La gente sotto larve, Cap. H. Beatrice, XIV. Editura pentru literatură, Bucarest 1965.

<sup>7.</sup> Duțu e T. Părvulescu, Introducere a George Coșbuc, op. cit., 1, 2 xxxvi.

<sup>8.</sup> I. A. Rădulescu, *Opere*, ediție critică cu introducere, note și variante, de D. Popovici, Fundăția Regală pentru literatură și artă, Bucarest, 11, p. 167.

mette, sorpreso dall'artificiosità di questa canzone, il sarcastico modo di dire: « balle! » (in romeno: « cai verzi pe pereți »). Nel tentare di prescindere dalla trama « bellica » della canzone e di estrarne l'elemento allegorico, Coșbuc scrive accanto, in tedesco, « Weltverneinen » (« La negazione del mondo »). E aveva tutte le ragioni per farlo, dato che la Canzone 44 [325] è una canzone della morte, della negazione del mondo da parte della morte, mondo raffigurato attraverso l'essenza della sua bellezza, cioè Laura. Nella raccolta I Trionfi, sotto il Trionfo d'Amore, col medesimo intento, aggiunge « Weltbejahen » (« L'affermazione del mondo »), mentre accanto al Trionfo della Morte aggiunge il medesimo « Weltverneinen ». Cosbuc, anche nell'opera di Petrarca, andava alla ricerca di simboli, ovviamente con possibilità minime di buon esito, situandosi sulla linea interpretativa di Friedrich Schneider.

Con una costante predisposizione per l'interpretazione allegorica, Cosbuc scrive Scienza, Teologica, Contemplazione, Arte, Filosofia là dove i testi del Petrarca presentano questo carattere o dove essi potevano apparire quali personificazioni al poeta tanto disposto a vedere — esaurita la dimostrazione dell'inesistenza di Beatrice di Dante — simboli e nomi inventati in Mandetta di Guido Cavalcanti, in Selvaggia (Vergiolesi) di Cino da Pistoia, e via dicendo, e anche nella Becchina di Cecco Angiolieri, la cui realtà è stata messa in dubbio da pochissimi.

Le postille di Coşbuc dimostrano non solo il suo buon orientamento nella terra percorsa con ritardi fertili della letteratura medioevale, ma anche il modo profondo con cui leggeva un libro, l'opinione franca e il temperamento di erudito, tratti che fanno di lui uno dei più ricchi scrittori romeni, indipendentemente dal giudizio che ne diedero Titu Maiorescu e persino G. Călinescu. Oltre la parte che hanno le traduzioni nella sua opera, questa ricchezza di postille polverose sparse in centinaia di libri, oggi, per sfortuna, anch'essi sparsi, completa l'immagine — appena abbozzata nella coscienza pubblica — di un Cosbuc erudito. Nessuno si è assunto finora il compito di tale completamento.

C. D. ZELETIN

# APPENDICE

TESTI DI VERSIONI POETICHE DAL « CANZONIERE »\*

<sup>\*</sup> I testi del Petrarca sono riprodotti dall'edizione di G. Contini, Torino 1964.

#### VERSIONI INGLESI

#### SON. CXXXII

S'amor non è, che dunque è quel ch'io sento? Ma s'egli è amor, perdio, che cosa et quale? Se bona, onde l'effecto aspro mortale? Se ria, onde si dolce ogni tormento?

S' a mia voglia ardo, onde 'l pianto e lamento? S' a mal mio grado, il lamentar che vale? O viva morte, o dilectoso male, come puoi tanto in me, s'io nol consento?

Et s'io 'l consento, a gran torto mi doglio. Fra si contrari vènti in frale barca mi trovo in alto mar senza governo,

si lieve di saver, d'error si carca ch'i' medesmo non so quel ch'io mi voglio, e tremo a mezza state, ardendo il verno.

#### VERSIONE LATINA DI COLUCCIO SALUTATI

Si fors non sit amor, igitur quid sentio? vel si Detur amor que res debet qualisve putari? Si bona, letalis cur est effectus et asper? Si mala, cur adeo tormentum dulce videtur?

Sique volens uror, gemitus lamentaque cur sunt? Si nolens, ergo quid lamentatio prodest? Vita malumque (licet sit delectabile) vel mors, In me cur tantum, si non consentio, possunt?

Et si sponte mea sunt hec, iniustus inique Conqueror. Hos inter ventos sine remige vector <sup>1</sup> Fluctibus horrisonis <sup>2</sup> turbatum per mare cjmba.

Sic plena errorum, sic sensu mentis inanis 3, Quod mihi quid cupiam penitus non constat, et uror Mensibus hibernis mediaque aestate 4 tremisco.

1. Cod. vehor. 2. Orisonis. 3. Inani. 4. Medique state.

GEOFFREY CHAUCER « CANTUS TROILI »

« If no love is, O God, what fele I so? And if love is, what thing and which is he? If love be good, from whennes cometh my woo? If it be wikke, a wonder thynketh me, When every torment and adversite That cometh of hym, may to me savory thinke, For ay thurst I, the more that ich it drynke.

And if that at myn owen lust I brenne,
From whennes cometh my waillynge and my pleynte?
If harm agree me, wherto pleyne I thenne?
I noot, ne whi unwery that I feynte.
O quike deth, O swete harm so queynte,
How may of the in me swich quantite,
But if that I consente that it be?

And if that I consente, I wrongfully Compleyne, iwis. Thus possed to and fro, Al sterelees withinne a boot am I Amydde the see, bitwixen wyndes two, That in contrarie stonden evere mo. Allas! what is this wondre maladie? For hete of cold, for cold of hete, I dye ».

(Troilus and Criseyde, 1. 1, vv. 400-20).

### 2. SON. CXXXIV

Pace non trovo, et non ò da far guerra; e temo, et spero; et ardo, et son un ghiaccio; et volo sopra 'l cielo, et giaccio in terra; et nulla stringo, et tutto 'l mondo abbraccio.

Tal m'à in pregion, che non m'apre né serra, né per suo mi riten né scioglie il laccio; et non m'ancide Amore, et non mi sferra, né mi vuol vivo, né mi trae d'impaccio.

Veggio senza occhi, et non ò lingua et grido; et bramo di perir, et cheggio aita; et ò in odio me stesso, et amo altrui.

Pasconi di dolor, piangendo rido; egualmente mi spiace morte et vita: in questo stato son, donna, per voi.

# VERSIONE LATINA DI COLUCCIO SALUTATI

Nec pacem invenio, nec adest ad bella facultas, Et metuo et spero, glacieque immersus aduror. Nil stringo et totum teneo complexibus orbem, Et super astra volans, iaceo telluris in ymo.

Nec cui sum captus aperit vel carcere claudit
Nec sinit esse suum ... [lacuna]
... [lacuna] mihi nonque [sic] quod impedit, aufert,
Nec me occidit amor, nec pectore tela revellit.

Absque oculis video, sine lingua flebile clamo, Cumque perire velim, tamen auxiliamina posco Atque odio memet habeo, dilector alius.

Lugubris in risus solvor pascorque dolore, Morsque et viva mihi nullo que discrimine grata est, Inque statu tali pro vobis, Laurea, dego. SIR THOMAS WYATT

I fynde no peace and all my warr is done; I fere and hope I burne and freise like yse; I fley above the wynde yet can I not arrise; And noght I have and all the worold I seson.

That loseth nor locketh holdeth me in prison And holdeth me not, yet can I scape no wise; Nor letteth me lyve nor dye at my devise, And yet of deth it gyveth me occasion.

Withoute Iyen, I se; and withoute tong I plain; I desire to perisshe and yet I aske helthe; I love an othre and thus I hate my self;

I fede me in sorrowe and laugh in all my pain; Likewise displeaseth me boeth deth and lyffe; And my delite is causer of this stryff.

# VERSIONI FRANCESI

 LA CANZONE DELLE VISIONI CANZ. CCCXXIII

# ABCABCeDEeDD

Standomi un giorno solo a la fenestra, onde cose vedea tante, et si nove, ch'era sol di mirar quasi già stancho, una fera m'apparve da man destra, con fronte humana, da far arder Giove, cacciata da duo veltri, un nero, un biancho; che l'un et l'altro fiancho de la fera gentil mordean si forte, che 'n poco tempo la menaro al passo ove, chiusa in un sasso, vinse molta bellezza acerba morte: et mi fe' sospirar sua dura sorte.

Indi per alto mar vidi una nave, con le sarte di seta, et d'òr la vela, tutta d'avorio et d'ebeno contesta; e 'l mar tranquillo, et l'aura era soave, e 'l ciel qual è se nulla nube il vela, ella carca di ricca merce bonesta: poi repente tempesta oriental turbò si l'aere et l'onde, che la nave percosse ad uno scoglio. O che grave cordoglio!

Breve hora oppresse, et poco spatio asconde, l'alte ricchezze a nul'altre seconde.

In un boschetto novo, i rami santi fiorian d'un lauro giovenetto et schietto,

DES VISIONS DE PETRARQUE DE TUSCAN EN FRANÇOYS (VERSIONE DI CLÉMENT MAROT PER COMMISSIONE DI FRANCESCO I, A. 1536)

#### ABAABBCCDEED

Un jour estant seulet à la fenestre, Vey tant de cas nouveaulx devant mes yeulx, Que d'en tant veoir fasché me convint estre. Si m'apparut une bische à main dextre, Belle pour plaire au souverain des dieux. Chassée estoit de deux chiens envieux, Un blanc, un noir, qui par mortel effort La gente beste aux flans mordoient si fort, Qu'au dernier pas en bref temps l'ont menée Cheoir soubz un roc. Et là, la cruaulté De mort vainquit une grande beauté, Dont souspirer me feit sa destinée.

Puis en mer haulte un navire advisoye,
Qui tout d'hebene et blanc yvoire estoit,
A voiles d'or et à cordes de soye;
Doulx fut le vent, la mer paisible et coye,
Le ciel par tout cler se manifestoit.
La belle nef pour sa charge portoit
Riches tresors; mais tempeste subite,
En troublant l'air, ceste mer tant irrite,
Que la nef heurte un roc caché soubz l'onde.
O grand' fortune: ô crevecueur trop gref,
De veoir perir en un moment si bref
La grand' richesse à nulle autre seconde!

Après je vey sortir divins rameaulx D'un laurier jeune, en un nouveau boscage, ch'un delli arbor' parea di paradiso; et di sua ombra uscian si dolci canti di vari augelli, et tant'altro diletto, che dal mondo m'avean tutto diviso; et mirandol io fiso, cangiossi 'l cielo intorno, et tinto in vista, folgorando 'l percosse, et da radice quella pianta felice súbito svelse: onde mia vita è trista, ché simile ombra mai non si racquista.

Chiara fontana in quel medesimo bosco sorgea d'un sasso, et acque fresche et dolci spargea, soavemente mormorando; al bel seggio, riposto, ombroso et fosco, né pastori appressavan né bifolci, ma nimphe et muse a quel tenor cantando: ivi m'assisi; et quando piú dolcezza prendea di tal concento et di tal vista, aprir vidi uno speco, et portarsene seco la fonte e 'l loco: ond'anchor doglia sento, et sol de la memoria mi sgomento.

Una strania fenice, ambedue l'ale di porpora vestita, e 'l capo d'oro, vedendo per la selva altera et sola, veder forma celeste et immortale prima pensai, fin ch'a lo svelto alloro giunse, et al fonte che la terra invola: ogni cosa al fin vola; ché, mirando le frondi a terra sparse, e 'l troncon rotto, et quel vivo humor secco, volse in se stessa il becco, quasi sdegnando, e 'n un punto disparse: onde 'l cor di pietate et d'amor m'arse.

Alfin vid'io per entro i fiori et l'erba pensosa ir si leggiadra et bella donna, che mai nol penso ch'i' non arda et treme: humile in sé, ma 'ncontra Amor superba; et avea indosso si candida gonna, si texta, ch'oro et neve parea inseme; Et me sembla veoir un des arbriseaulx
De paradis, tant y avoit d'oyseaulx
Diversement chantans à son umbrage.
Ces grans delictz ravirent mon courage,
Et ayant l'oeil fiché sur ce laurier,
Le ciel entour commence à varier
Et à noircir, dont la fouldre grand'erre
Vint arracher celuy plant bien heureux,
Qui me faict estre à jamais langoureux,
Car plus telle umbre on ne recouvre en terre.

Au mesme boys sourdoit d'un vif rocher Fontaine d'eau murmurant soefvement; De ce lieu frais tant excellent et cher N'osoient pasteurs ne bouviers approcher, Mais mainte Muse et Nymphe seulement, Qui de leurs voix accordoient doulcement Au son de l'eau. Là j'assis mon desir, Et lors que plus j'y prenois de plaisir, Je vey, helas! de terre ouvrir un gouffre Qui la fontaine et le lieu devora, Dont le mien cueur grand regret encor a; Et y pensant, du seul penser je souffre.

Au boys je vey un seul phenix portant Aesles de pourpre, et le chef tout doré: Estrange estoit, dont pensay en l'instant Veoir quelque corps celeste, jusque à tant Qu'il vint à l'arbre en pieces demouré, Et au ruisseau que terre a devoré. Que diray plus? Toute chose enfin passe: Quand ce phenix veit les rameaux en place, Le tronc rompu, l'eau seche d'autre part, Comme en desdaing, de son bec s'est feru, Et des humains sur l'heure disparu, Dont de pitié et d'amour mon cueur ard.

Enfin je vey une dame si belle, Qu'en y songeant tousjours je brusle et tremble: Entre herbe et fleurs pensive marchoit elle, Humble de soy, mais contre amour rebelle, Et blanche cotte avoit, comme il me semble, Faicte en tel art, que neige et or ensemble ma le parti supreme eran avolte d'una nebbia oscura: punta poi nel tallon d'un picciol angue, come fior colto langue, lieta si dipartio, nonché secura. Ahi, nulla, altro che pianto, al mondo dura!

Canzon, tu puoi ben dire: « Queste sei visioni al signor mio àn fatto un dolce di morir desio ».

#### 2. SON. LXI

Benedetto sia 'l giorno, e 'l mese, et l'anno, et la stagione, e 'l tempo, et l'ora, e 'l punto, e 'l bel paese, e 'l loco ov'io fui giunto da' duo begli occhi che legato m'ànno;

et benedetto il primo dolce affanno ch'i' ebbi ad esser con Amor congiunto, et l'arco, et le sactte ond'i' fui punto, et le piaghe che 'nfin al cor mi vanno.

Benedette le voci tante ch'io chiamando il nome de mia donna ò sparte, e i sospiri, et le lagrime, e 'l desio;

et benedette sian tutte le carte ov'io fama l'acquisto, e 'l pensier mio, ch'è sol di lei, si ch'altra non v'à parte. Sembloient meslez; mais en sus la ceincture Couverte estoit d'une grand' nue obscure, Et au tallon un serpenteau la blesse, Dont languissoit comme une fleur cueillie; Puis asseurée en liesse est saillie. Las! rien ne dure au monde que tristesse.

O chanson mienne, en tes conclusions Dy hardiment: Ces six grans visions A mon seigneur donnent un doulx desir De briefvement soubz la terre gesir.

#### ADATTAMENTO IN RONDEAU PER CURA DI FRANCESCO I

Bien heureuse est la saison et l'année, Le temps, le poinct et l'heure terminée, Le moys, le jour, le lieu et le pourpris Où des beaulx yeulx je fus lié et pris, Tant que prison m'est liberté nommée Bien heureuse!

Bien heureux est le doux travail que ay pris Puis qu'au povoir d'Amour je suis compris! Sagette et arc qui blessa ma pensée, Aussi la playe en moy renouvellée, Que j'estime santé de trop grand pris. Bien heureuse!

Bien heureuse est la voix qui a nommée Le nom d'amye, estant plus qu'estimée! Bien heureulx est l'escript qui a apris A la louer sans peur d'estre repris, Et le penser croissant sa renommée Bien heureuse!

Bien heureux est le mal d'amour surpris Et le chault feu en deux gentz cueurs espris! Bien heureuse est la dame bien aymée Quant son amy parfaicte l'a clamée Et luy donner amour a entrepris. Bien heureuse!

APPENDICE

#### SEI SONETTI DEL PETRARCA

#### 3. SON. I

Voi ch'ascoltate in rime sparse il suono di quei sospiri ond'io nudriva 'l core in sul mio primo giovenile errore quand'era in parte altr'uom da quel ch'i' sono,

del vario stile in ch'io piango et ragiono fra le vane speranze e 'l van dolore, ove sia chi per prova intenda amore, spero trovar pietà, nonché perdono.

Ma ben veggio or si come al popol tutto favola fui gran tempo, onde sovente di me medesmo meco mi vergogno;

et del mio vaneggiar vergogna è 'l frutto, e 'l pentersi, e 'l conoscer chiaramente che quanto piace al mondo è breve sogno.

#### 4. SON. CLXI

O passi sparsi, o pensier' vaghi et pronti o tenace memoria, o fero ardore, o possente desire, o debil core, oi occhi miei, occhi non già, ma fonti!

O fronde, honor de la famose fronti, o sola insegna al gemino valore!
O faticosa vita, o dolce errore, che mi fate ir cercando piagge et monti!

O bel viso ove Amor insieme pose gli sproni e 'l fren ond'el mi punge et volve, come a lui piace, et calcitrar non vale!

O anime gentili et amorose, s'alcuna à 'l mondo, et voi nude ombre et polve, deb ristate a veder quale è 'l mio male. SIX SONNETZ DE PETRARQUE, SUR LA MORT DE SA DAME LAURE (VERSIONE DI CLÉMENT MAROT, A. 1544)

Ι

Vous qui oyez en mes rithmes le son D'iceulx soupirs dont mon cueur nourrissoye Lors qu'en erreur ma jeunesse passoye, N'estant pas moy, mais bien d'autre façon;

Des vains travaulx dont feis rithme et chanson, Trouver m'attens (mais qu'on les lise et voye) Non pitié seule, ains excuse en la voye Où l'on congnoist Amour, ce faulx garson.

Si voy je bien maintenant et entens Que long temps fuz au peuple passetemps, Dont à part moy honte le cueur me ronge.

Ainsi le fruict de mon vain exercice C'est repentance, avec honte et notice Que ce qui plaist au monde n'est que songe.

Π

O pas espars, ô pensées soudaines, O aspre ardeur, ô memoire tenante! O cueur debile, ô volunté puissante, O vous mes yeulx; non plus yeulx, mais fontaines!

O branche, honneur des vainqueurs capitaines, O seule enseigne aux poetes duysante; O doulce erreur qui soubz vie cuysante Me faict aller cherchant et montz et plaines!

O beau visage où amour meet la bride Et l'esperon dont il me poinct et guide Comme il luy plaist, et dessense y est vaine!

O gentilz cueurs et ames amoureuses, S'il en fut onc, et vous umbres paoureuses, Arrestez vous pour veoir quelle est ma peine!

#### 5. SON. CCXLVIII

Chi vuol veder quantunque pò Natura e'l Ciel tra noi, venga a mirar costei, ch'è sola un sol, non pur a li occhi mei, ma al mondo cieco, che vertú non cura;

et venga tosto, perché Morte fura prima i migliori, et lascia star i rei; questa aspettata al regno delli dèi cosa bella mortal passa, et non dura.

Vedrà, s'arriva a tempo, ogni vertute, ogni bellezza, ogni real costume, giunti in un corpo con mirabil' tempre:

allor dirà che mie rime son mute, l'ingegno offeso dal soverchio lume; ma se più tarda, avrà da pianger sempre.

#### 6. SON. CCCXXXVIII

Lasciato ài, Morte, senza sole il mondo oscuro et freddo, Amor cieco et inerme, Leggiadria ignuda, le bellezze inferme, me sconsolato et a me grave pondo,

Cortesia in bando et Honestate in fondo. Dogliom'io sol, né sol ò da dolerme, ché svelt'ài di vertute il chiaro germe: spento il primo valor, qual fia il secondo?

Pianger l'aer et la terra e 'l mar devrebbe l'uman legnaggio, che senz'ella è quasi senza fior' prato, o senza gemma anello.

Non la conobbe il mondo mentre l'ebbe: conobbil'io, ch'a pianger qui rimasi, e 'l ciel, che del mio pianto or si fa bello.

H

Qui vouldra veoir tout ce que peult nature, Contempler vienne une qui en tous lieux Est un soleil, un soleil à mes yeulx, Voyre aux ruraulx qui de vertu n'ont cure.

Et vienne tost, car mort prend (tant est dure) Premier les bons, laissant les vicieux; Puis ceste cy s'en va du reng des cieux: Chose mortelle et belle bien peu dure.

S'il vient à temps, verra toute beauté. Toute vertu, et meurs de royauté, Joinctz en un corps par merveilleux secret.

Alors dira que muette est ma rithme Et que clarté trop grande me supprime; Mais si trop tarde, aura tousjours regret.

IV

Mort, sans soleil tu as laissé le monde Froid et obscur, sans arc l'aveugle archer; Graces, beautez, prestes à trebuscher; Moy desolé en angoisse profonde.

Bas et bannys sont honneur et faconde; Seul fasché suis, seul n'ay que me fascher; Car de vertu feis la plante arracher, C'est la première; où prendrons la seconde?

Plaindre devroient l'air, la mer et la terre Le genre humain, qui comme anneau sans pierre Est demeuré, ou comme un pré sans fleurs.

Le monde l'eut sans la congnoistre à l'heure; Je la congneuz, qui maintenant la pleure; Si feit le ciel, qui s'orne de mes pleurs.

APPENDICE

# 7. SON. CCCXLVI

Li angeli electi et l'anime beate cittadine del cielo, il primo giorno che madonna passò, le fur intorno piene di meraviglia et di pietate.

«Che luce è questa, et qual nova beltate? — dicean tra lor — perch'abito si adorno dal mondo errante a quest'alto soggiorno non sali mai in tutta questa etate».

Ella, contenta aver cangiato albergo, si paragona pur coi piú perfecti, et parte ad or ad or si volge a tergo,

mirando s'io la seguo, et par ch'aspecti: ond'io voglie et pensier' tutti al ciel ergo perch'i' l'odo pregar pur ch'i' m'affretti.

# 8. SON. CCCXLVIII

Da' piú belli occhi, et dal piú chiaro viso che mai splendesse, et da' piú bei capelli, che facean l'oro e 'l sol parer men belli, dal piú dolce parlare et dolce riso,

da le man', da le braccia che conquiso senza moversi avrian quai piú rebelli jur d'Amor mai, da' piú bei piedi snelli, da la persona fatta in paradiso,

prendean vita i miei spirti: or n'à diletto il Re celeste, i Suoi alati corrieri; et io son qui rimaso ignudo et cieco.

Sol un conforto a le mie pene aspetto: ch'ella, che vede tutti i miei penseri, m'impetre gratia, ch'i' possa esser seco.

Les purs espritz, les anges precieux, Sainctes et sainctz, citoyens des haultz cieulx, Tout esbahys vindrent à l'entour d'elle.

Quelle clarté, quelle beauté nouvelle, Ce disoient ilz, apparoist à noz yeulx? Nous n'avons veu du monde vicieux Montez ça hault encor une ame telle.

Elle, contente avoir changé demeure, Se parangonne aux anges d'heure à heure, Puis coup à coup derriere soy regarde

Si je la suy: il semble qu'elle attend; Dont mon desir ailleurs qu'au ciel ne tend, Car je l'oy bien crier que trop je tarde.

VI

v

Des plus beaulx yeulx et du plus clair visage Qui oncques fut, et des beaulx cheveulx longs, Qui faisoient l'or et le soleil moins blonds, Du plus doulx ris et du plus doulx langage;

Des bras et mains qui eussent en servage, Sans se bouger, mené les plus felons; De celle qui du chef jusqu'aux tallons Sembloit divin plus qu'humain personnage,

Je prenois vie. Or d'elle se consolent Le roy celeste, et ses courriers qui volent, Me laissant nud, aveugle en ce bas estre,

Un seul confort attendant à mon dueil, C'est que là hault elle, qui sçait mon vueil M'impetrera qu'avec elle puisse estre.

# VERSIONI SPAGNOLE

DEL SON. CXXXIV

Pace non trovo, et non ò da far guerra; e temo, et spero; et ardo, et son un ghiaccio; et volo sopra 'l cielo, et giaccio in terra; et nulla stringo, et tutto 'l mondo abbraccio.

Tal m'à in pregion, che non m'apre né serra, né per suo mi riten né scioglie il laccio; et non m'ancide Amore, et non mi sferra, né mi vuol vivo, né mi trae d'impaccio.

Veggio senza occhi, et non ò lingua et grido; et bramo di perir, et cheggio aita; et ò in odio me stesso, et amo altrui.

Pascomi di dolor, piangendo rido; egualmente mi spiace morte et vita: in questo stato son, donna, per voi.

SALUSQUE LUSITANO, VENEZIA 1567

Paz yo no fallo, y no puedo hazer guerra, y temo y espero, y ardo y soy un yelo, y buelo sobre el cielo, y yazgo en tierra; y nada aprieto, y abraço a todo al suelo.

Tiéneme preso, quien no m'abre o cierra, ni me retiene, ni me suelta el buelo, y no me mata Amor, ni desafierra, ni me quier bivo, o rompe el mortal velo.

Sin ojos veo, y sin lengua gritando voy y desseo morir y ayuda pido, a mi m'odio y el alma a otrie adora.

De dolor me mantengo, río llorando, muerte y vida ygualmente he aborrescido; en tal estado estoy por vos, Señora. HENRIQUE GARCÉS, MADRID 1591

No hallo paz no habiendo de hacer guerra; espero y temo y ardo, andando helado; vuelvo hasta el cielo y quédome en la tierra y todo el mundo en vano he abarcado.

Prendiome quien no me abre ni me cierra ni me quiere ni menos me ha dexado. Amor no me aprisiona ni deshierra, ni me ha con vida o muerte despenado.

Sin ojos veo y mudo voy gritando; la muerte busco y búscole guarida; amo otri, a mí aborresco de hora en hora.

Mi pasto es de dolor, río llorando; igualmente me pena muerte y vida: en tal estado soy por vos, señora.

FRANCISCO SÁNCHEZ, EL BROCENSE, M. 1600

No hallo paz ni estoy para dar guerra, temo y espero, y ardo estando elado, y buelvo sobre el cielo, y quedo en tierra, y abarco el mundo, y quédome burlado.

Ni me abre el carcelero ni me cierra, ni bien me da por suyo o me da vado, ni bien me suelta ya ni bien me atierra ni bien vivo me quiere, ni acabado.

Sin ojos veo, sin lengua hablar porfío, muérome por morir, y ayuda llamo, y amando en otra parte me aborrezco.

Manténgome en dolor, llorando río; la muerte y vida igualmente desamo: esto es lo que por vos, mi bien, padezco.

# VERSIONI TEDESCHE

#### 1. SON. CCXLVIII

Chi vuol veder quantunque pò Natura e'l Ciel tra noi, venga a mirar costei, ch'è sola un sol, non pur a li occhi mei, ma al mondo cieco, che vertú non cura:

et venga tosto, perché Morte fura prima i migliori, et lascia star i rei: questa aspettata al regno delli dèi cosa bella mortal passa, et non dura.

Vedrà, s'arriva a tempo, ogni vertute, ogni bellezza, ogni real costume, giunti in un corpo con mirabil' tempre:

allor dirà che mie rime son mute, l'ingegno offeso dal soverchio lume; ma se piú tarda, avrà da pianger sempre.

#### 2. SON. CXXXII

S'amor non è, che dunque è quel ch'io sento? Ma s'egli è amor, perdio, che cosa et quale? Se bona, onde l'effecto aspro mortale? Se ria, onde si dolce ogni tormento?

S'a mia voglia ardo, onde 'l pianto e lamento? S'a mal mio grado, il lamentar che vale? O viva morte, o dilectoso male, come puoi tanto in me, s'io nol consento?

Et s'io 'l consento, a gran torto mi doglio. Fra si contrari vènti in frale barca mi trovo in alto mar senza governo,

sí lieve di saver, d'error sí carca ch'i' medesmo non so quel ch'io mi voglio, e tremo a mezza state, ardendo il verno.

#### GEORG RUDOLF WECKHERLIN

Wer sein betrübtes aug ab aller Götter pracht, Und ab der Natur kunst zu erquicken begehret, Der kom und schaw die sonn, die mit götlicher macht Mich, ja die fünstre welt des lieben liechts gewehret.

Doch kom Er (seelig) bald: Dan mit zu früher nacht Der tod, sparend was böß, das best allzeit beschweret: Und dise Göttin wirt mit eyfer und obacht Der Götter, als die zierd des himmels, schon geehret.

Ein wunderreiches werck, da lieblichkeit mit ehr, Da tugent mit schönheit, in einem leib vermählet Soll segnen sein gesicht mit lust, sein haupt mit lehr;

Daß Er gestehen muss, daß mein gesang weit fehlet, In dem (bestutzet) ich ihr lob nicht gnug vermehr, Weil mich ihr aug zugleich entsehlet und besehlet.

#### MARTIN OPITZ

Ist Liebe lauter nichts, wie daß sie mich entzündet? Ist sie dann gleichwol was, wem ist jhr thun bewust? Ist sie auch recht vnd gut, wie bringt sie böse Lust? Ist sie nicht gut, wie daß man Freudt auss jhr empfindet?

Lieb ich gar williglich, wie daß ich Schmertzen trage? Muss ich es thun, was hilftts, daß ich solch trawren führ? Thu' ich snicht gern, wer ists, der es befihlet mir? Thu' ich es gern, warumb, daß ich mich dann beklage?

Ich wancke, wie das Gras, so von den kühlen Winden Umb Vesperzeit bald hin geneiget wirdt, bald her. Ich walle wie ein Schiff, daß in dem wilden Meer Von Wellen umbgejagt nicht kan zu rande finden.

Ich weiß nicht was ich will, ich will nicht was ich weiß, Im Sommer ist mir kalt, im Winter ist mir heiß.

# IL SONETTO I DEL « CANZONIERE » IN VERSIONE POETICA MODERNA CROATA, UNGHERESE, RUSSA, ROMENA

1.

Vi koji zvukom razasutih rima slušate uzdah što bje srcu hrana u prvoj tlapnji mladenačkin dana, kad dijelom drugi čovjek bijah svima,

različit stil što plač i miso ima zbog pustih nada i zbog pustih rana, nadam se da će shvatit kom je znana iskustvom ljubav: oprost molim njima,

No svak je dugo, sada dobro vidim, o meni brbljo i tiho i glasno, pa sâm se sebe često sramim jako:

i plod je mojih tlapnja da se stidim, i da se kajem, i da spoznam jasno: kratak je san na svijetu htijenje svako.

(trad. Frano Čale)

2.

Kik hallgatjátok szétszórt rímeimben a sóhajok szavát, étkét szivemnek botló ifjúságában életemnek, midón más voltam még, másfajta ember:

váltott hangom — mert sírnom kell s merengnem, míg meddó kínok és álmok gyötörnek, — ha tudjátok titkát a szerelemnek, elnézitek tán, és megszántok engem.

Ma látom már: miképpen hordta széjjel hírem a nép mesélő kedvtelése; magamtól is gyakran szégyellve bánom.

Pironkodás járt, ím, e dőreséggel és önvád és fénylő fölismerése: e földi boldogság csak röpke álom.

(trad. Győső Csorba)

(da Francesco Petrarca Daloskönyve, cit., p. 5)

3.

В собранье песен, верных юной страсти, щемящий отзвук вздохов не угас с тех пор, как я ошибся в первый раз, не ведая своей грядущей части.

У тщетных грез и тщетных мун во власти, неровно песнь моя звучит подчас, за что прошу не о прощенье вас, влюбленные, а тольно об участье.

Ведь то, что надо мной смеялся всяк, не значило, что судьи слишком строги: я вижу нынче сам, что был смешон.

И вот за то, что жаждал тщетных благ, казню теперь себя, поняв в итоге, что радости мирские — краткий сон.

(Trad. di Evgenij Solonovič)

4.

Voi ce-ascultați în versuri tinguirea suspinelor ce mă hrăneau amare cînd anii tineri mă-nșelau și-mi pare că-n parte-altminteri îmi vorbea simtirea,

pentru-al meu vers în care-mi spun mîhnirea cu lacrimi și credințe-amăgitoare, nădejde trag de milă și iertare, de-ați cunoscut și voi cîndva iubirea.

Ci azi pricep că lumii nu o dată i-am fost prilej de rîs și de ocară și mi-e rușine; vise, amăgire

căință mi-au rodit și drept răsplată rușine-aleg și-ncredințarea-amară că tot ce lumii place e nălucire.

(trad. Eta Boeriu)

# **INDICE**

RELAZIONE DELLA GIURIA E CRONACA DEL PREMIO

# Comitato d'onore VII Il bando e la giuria ĬΧ Elenco delle opere pervenute al Premio « Città di Monselice » per una traduzione letteraria (1v edizione 1974) Χī Relazione IIIX Cronaca della premiazione HIXX GUIDO CERONETTI, Specialista in dilettantismo XXVATTI DEL TERZO CONVEGNO SUI PROBLEMI DELLA TRADU-ZIONE LETTERARIA « TRADUZIONE E TRADIZIONE EUROPEA DEL PETRARCA » Premessa di Gianfranco Folena MARIO MELCHIONDA, Chaucer, Wyatt e le « contrarietà dell'amoroso stato »: Canzoniere CXXXII e CXXXIV nella letteratura inglese ENEA BALMAS, Prime traduzioni dal Canzoniere nel Cinquecento francese 37 FRANCO MEREGALLI, Sulle prime traduzioni spagnole di sonetti del Petrarca 55 CESARE CASES, Il sonetto in Germania e le prime traduzioni di sonetti petrarcheschi

65

| Frano Cale, Intorno alle prime versioni croate del Petrarca | 77  |
|-------------------------------------------------------------|-----|
| Miklós Fogarasi, Il Petrarca nella letteratura magiara      | 85  |
| VITTORE BRANCA, Petrarca tradotto in Russia                 | 87  |
| Ovidio Drimba, La fortuna del Petrarca in Romania           | 91  |
| C. D. ZELETIN, Coșbuc, lettore del Petrarca                 | 105 |
|                                                             |     |
| APPENDICE                                                   |     |
| Testi di versioni poetiche dal Canzoniere                   | 113 |

INDICE

140

# STAMPATO DA BERTONCELLO ARTIGRAFICHE CITTADELLA (PADOVA) MAGGIO 1975